
APPUNTI 1725SETTEMBRE-OTTOBRE 2007

LA CURA EDUCATIVA1

L’ipotesi da cui muove la riflessione è
che la Cura consista in quella
particolare configurazione che la
relazione educativa assume quando
l’altro versa in una situazione di
sofferenza, di disagio personale, una
condizione che, sottolineando
particolarmente il limite sotteso
all’esistenza dell’uomo, esige che
venga offerto aiuto perché il
progetto di vita possa sostenersi,
nonostante il fardello che lo
appesantisce

ROBERTO FRANCHINI

DOCENTE DI PEDAGOGIA SPECIALE, UNIVERSITÀ CATTOLICA DI BRESCIA

Da alcuni anni a questa parte, ed in partico-
lare in coincidenza con la pubblicazione del
sistema di classificazione ICF, l’Organizzazio-
ne Mondiale della Sanità sta sottolineando la
centralità dell’approccio educativo nei con-
fronti della disabilità, al punto tale da ridimen-
sionare il valore dell’approccio clinico, ritenu-
to in qualche modo superato se applicato in
modo rigido alla condizione dell’individuo
disabile. Treatment is education, come affer-
mava il grande studioso americano Schopler,
di recente scomparso.

La questione diventa, tuttavia, cosa sostitu-
ire all’approccio clinico, dato che può acca-
dere che l’educazione non riesca a rintraccia-
re un approccio suo proprio al problema della
disabilità (non smarrendosi nelle ristrettezze
dell’assistenza, dell’animazione o della riabili-
tazione). Come si distingue la relazione
educativa dal paradigma clinico e
terapeutico, pur così ambiguamente familia-
re alla cultura contemporanea?

Non appena l’uomo in condizione di
disabilità “sporge” dalla sua sventura, e ne
ricerca il senso, non appena i legami tra la
disabilità stessa e il progetto di vita si
evidenziano nella storia di questa persona, al
di là delle classificazioni, allora la conoscenza
scientifica si arresta (oppure prosegue senza
accorgersi della propria cecità). Allora il sape-
re forte della clinica lascia spazio ad un sape-
re debole, non fondato sull’universale ma sul-
la comprensione della singolarità,
sull’ermeneutica della storia di questo uomo
che vive: il sapere dell’educazione, o della
Cura educativa.

Dentro le pieghe degli specialismi, delle tec-
niche e dei protocolli sanitari si avverte infatti
già da tempo una nostalgia, anche non espres-
sa, una sensazione di mancanza, un desiderio
di tornare all’intero, a relazioni più ampie e

significative con la persona sofferente. Il biso-
gno sembra esplodere la sua semplice consi-
stenza corporea, e nel curante si avverte l’eco
di una domanda molto più estesa, in quanto
originaria, esistenziale e non esistentiva, che
postula non in primo luogo l’expertise tecnica,
ma la responsabilità dell’uomo sull’uomo: “che
cosa succederà a quell’essere, se io non mi
prendo cura di lui?”2

Se la Cura riguarda l’originario relazionarsi
tra uomini, animato dal principio di responsa-
bilità, e cioè dal reciproco sostegno al proget-
to di vita, è evidente che le scienze dell’edu-
cazione sono chiamate ad indagare la Cura
quale cifra fondamentale del suo statuto
epistemologico. L’ipotesi da cui muove la ri-
flessione è che la Cura consista in quella par-
ticolare configurazione che la relazione
educativa assume quando l’altro versa in una
situazione di sofferenza, di disagio personale,
una condizione che, sottolineando particolar-
mente il limite sotteso all’esistenza dell’uomo,
esige che venga offerto aiuto perché il pro-
getto di vita possa sostenersi, nonostante il
fardello che lo appesantisce. L’intenzione,
dunque, non è quella di identificare la Cura
con la relazione educativa tout-court3, ma di
qualificarla come quella particolare disposi-
zione che l’educare, inteso come promozione
del progetto di vita, assume quando si ha a
che fare con il limite.

Intendere così l’essenza della Cura ci con-
sente anche di capire meglio l’uso che il termi-
ne ha avuto nella storia dell’uomo, venendo
riportato alle strette del dualismo tra cure
materne o terapeutico-specialistiche. Come il
bambino è immagine dell’incompiutezza,
della fragilità e del limite, postulando il
contrappunto delle cure materne, così lo scac-
co della patologia e del disagio, ponendo
drammaticamente in evidenza la finitezza



APPUNTI 1726SETTEMBRE-OTTOBRE 2007

dell’uomo, richiede risposte riconducibili alla
sfera della clinica e della terapia. Cura mater-
na e intervento clinico, tuttavia, per non rica-
dere nell’ovvietà di pratiche assistenziali o
nella freddezza di protocolli specialistici, ri-
chiedono entrambi di essere compresi e
ricompresi all’interno del più originario esisten-
ziale della Cura, della relazione di aiuto intesa
come sostegno al progetto di vita, proprio nel
momento in cui il progetto è minacciato o
coartato dalle spinte negative della sofferen-
za e del disagio.

La condizione del bambino e del malato
sono, per un motivo e per un altro, tali da
esigere che la relazione educativa divenga
Cura, cioè relazione di aiuto. Al di là di queste,
sono numerose e sfumate le situazioni che
richiedono che la relazione educativa au-
menti la sua densità, acquisendo una mag-
giore intensità, accentuando una certa
asimmetria, coinvolgendo maggiormente i
molteplici intrecci tra corpo e anima, tra biso-
gni fisici e desideri, tra esigenze quotidiane,
agite nella concretezza del domestico, del
familiare, e progetti esistenziali.

L’AVER CURA

La presenza della malattia, della disabilità e
del disagio personale è in ogni modo la situa-
zione che più di ogni altra esige la pienezza
dell’aver cura, a tal punto da rischiare di
obnubilare la Cura autentica, restringendola
allo sguardo sul corpo, alla semplice risposta a
bisogni immediati o all’attacco unilaterale alla
sindrome che attanaglia la psiche, bloccan-
do la dinamica del progetto. Proprio in questa
situazione, allora, occorre salvaguardare la
Cura, attraverso il sostegno di competenze
educative, capaci di dare respiro e senso ad
ogni intervento specifico, pur necessario, di
diagnosi e assistenza, di terapia e riabilitazio-
ne, evitando che il frammento divenga l’inte-
ro, e il dramma della malattia nasconda den-
tro di sé l’uomo e i suoi più alti bisogni.

Binswanger giunge a conclusioni simili all’in-
terno della sua riflessione sulla cura nei conte-
sti psichiatrici. La sua indagine che, sulla scorta
di Heidegger, è passata alla storia come “ana-
lisi esistenziale”, o “antropoanalisi”, ha come
intento quello di sottolineare un’idea di cura
come intervento non sulla malattia, ma sul-
l’uomo-nella-malattia, una cura capace di
agire non già sulla patologia, quanto sulla
“strutturazione della presenza”, cioè sul modo
di essere-nel-mondo di questo uomo che è
nella sofferenza. Lo sguardo antropoanalitico,

preliminare alla Cura, è diretto a comprende-
re l’altro attraverso un conoscere che non
attinge ai paradigmi propri delle scienze natu-
rali, ma a quelli delle scienze ermeneutiche,
volti a individuare il progetto dell’essere uomo,
come anche le ragioni dei suoi blocchi, dei
suoi arresti.

E’ qui in gioco una modalità di comprende-
re l’altro “sulla linea dell’umano”, una sorta di
“ascolto fenomenologico” che si traduce in
una intenzionale epochè sulle tradizionali
categorizzazioni scientifiche, sui modi comuni
di intendere la malattia, sui messaggi subdoli
del senso comune, che spinge ad adottare il
ragionamento per causam e ad identificare
nel bìos la sorgente organicistica, e in fondo
non umana, delle difficoltà della persona4.
Allontanandosi dagli universali propri della
conoscenza naturalistica del mondo, la Cura
diviene in grado di comprendere ciò che
sporge oltre il mondo, ovvero la malattia inte-
sa come particolare modalità di essere-nel-
mondo di questo uomo vivente.

La Cura non si dà senza questa comprensio-
ne. Malattia e salute non sono che denomina-
zioni: ciò che importa è questo uomo nel suo
modo di essere-nel-mondo. Mentre l’approc-
cio clinico tende a isolare la malattia, per
poterla chiarire scientificamente e attaccare
terapeuticamente5, lo sguardo
antropoanalitico indaga lo svolgersi della
temporalità, della storia di questo uomo, alla
ricerca della “norma intrinseca” al suo disagio
personale, cioè a quella particolare configu-
razione del progetto di vita che lo rende uomo-
nella-malattia.

In particolare è proprio l’assenza di progetto
che diviene l’elemento fondamentale del di-
sturbo: la “norma intrinseca” costringe l’indivi-
duo malato a ripetere sempre lo stesso ritor-
nello, rendendolo incapace di immaginarsi
un futuro che sia diverso dalla semplice
reiterazione del presente. “(…) Questo presen-
te cela già in se stesso, ossia garantisce il futuro
in modo incondizionato, fuor di dubbio e di
questiona. Lo spazio dell’esserci è a questo
punto così angusto che non c’è posto, né
tempo per nuove esperienze (…) in questo
esserci in fondo non accade niente di nuovo,
che l’esperienza qui (…) gira in un circolo, in un
angusto circolo intorno al solito vecchio ritor-
nello.”6

La ripetizione dell’identico, la mancata ca-
pacità di progettare il proprio essere-nel-mon-
do costituisce dunque il nucleo esistenziale
della malattia, o, per meglio dire, la chiave



APPUNTI 1727SETTEMBRE-OTTOBRE 2007

per comprendere la condizione dell’uomo-
nella-malattia. E’ evidente allora che la Cura,
cui la comprensione antropoanalitica è preli-
minare, non è da intendersi come terapia, o
per lo meno la terapia stessa cambia significa-
to, e, come afferma Binswanger, “nella sua
forma e funzioni proprie è comunicazione su-
scitante ed educatrice”7.

Ancora una volta l’intervento di Cura si al-
lontana dalle strette degli specialismi, avvici-
nandosi al terreno universale della mutua rela-

zione tra uomini, anche se entro lo spazio
aperto da un intenzionale rapporto di aiuto. La
Cura (la psicoterapia, secondo Binswanger) si
fonda “su qualcosa che dal punto di vista
esistenziale ci è prossimo e familiare, cioè noi
stessi e il nostro rapporto con gli altri”8. L’inter-
vento professionale, allora, salvaguarda la
sua autenticità se mantiene un vitale collega-
mento con le espressioni più alte del reciproco
rapportarsi tra persone, modo amoris et modo
amicitiae. Solo così, infatti, la relazione di aiuto

Dignità nella malattia, dignità della morte

Secondo la tradizione ebraica l’essere umano non possiede alcun titolo sul proprio corpo e la
propria vita; vita che dal Creatore ha avuto il privilegio di ricevere e l’incarico di preservare e
santificare. Nel Deuteronomio, cap.30, è scritto tu sceglierai la vita da cui discende l’imperativo,
per coloro che sono colpiti da malattia, di cercare una cura, di seguire un trattamento medico
sia nel caso che si tratti di prolungare la vita per un anno, sia solo per pochi secondi. In questi
termini si sono espressi non solo Nachmanide, ma anche autorevoli maestri contemporanei. Tra
questi Rav Moshe Feinstein; egli sostiene che, se la morte è imminente in assenza di intervento,
si può effettuare una procedura rischiosa purchè ci sia una sottile eventualità di guarigione,
anche nel caso che le possibilità sino minime e che sia quasi certo che il malato non sopravviverà.
E’ invece tassativamente vietato, lo ha ricordato in un suo recente scritto il Rabbino Capo di
Roma Di Segni, ogni atto che possa accelerare la morte agonizzante, anche se non vi è alcuna
speranza di vita e anche se è lo stesso malato a richiederlo. Il timore è quello della relativizzazione
del concetto di santità della vita, e l’apertura di una breccia che potrebbe allargarsi ulteriormen-
te. Tuttavia, è sempre Di Segni a puntualizzarlo, è altrettanto doveroso preoccuparsi della dignità
del malato e alleviare per quanto è possibile le sue sofferenze. A livello del tutto personale non
riesco a comprendere e ad accettare quella interpretazione filosofica che considera la
sofferenza come espiazione di qualcosa che può essere anche ignoto, inconsapevole. Dal
dibattito che si è sviluppato in questi ultimi anni nel mondo ebraico è emersa anche la possibilità
di proibire il rinvio alla morte con mezzi artificiali; lo riferisce Rav Brand riferendosi a malati che
soffrono atrocemente e per i quali non vi è speranza di miglioramento. Varie correnti di pensiero
legittimano la programmazione di pause automatiche nelle apparecchiature che tengono in
vita i pazienti, in modo da poter verificare l’attività spontanea del malato e decidere di
conseguenza se far ripartire o meno l’apparecchio. Una parte del mondo ebraico considera
possibile anche la legittimazione di un’eutanasia passiva, in accordo con i medici, con la
sospensione dei farmaci richiesta dal paziente se in piena lucidità mentale oppure dai suoi
congiunti. A mio avviso - ma questo è un parere strettamente personale - scelte così dramma-
tiche potranno essere affrontate più consapevolmente in futuro se entrerà nella consuetudine
la compilazione di una dichiarazione di volontà anticipata nei trattamenti sanitari. Mi riferisco al
cosiddetto testamento biologico che fornisce precise disposizioni alla famiglia, ai medici curanti
e alle persone coinvolte nell’assistenza su come comportarsi, ad esempio, in caso di prolunga-
mento artificiale della vita. Quanto all’accettazione dell’evento morte, credo che sia patrimonio
di tutti i credenti, e non solo, tanto più se si ha consapevolezza di aver fatto tutto il possibile per
non far mancare al congiunto malato ogni possibile cura. A questo proposito, in caso sorgesse
la necessità di cure urgenti o si corresse il pericolo di vita, il mondo ebraico prevede non la facoltà
bensì il dovere di trasgredire l’osservanza dello Shabbat, che pure è un precetto fondamentale.
Un altro dovere a cui non è lecito sottrarsi è l’accompagnamento del moribondo fino ai suoi ultimi
istanti di vita.

Pupa Garriba, In Mosaico di Pace n. 1-2007



APPUNTI 1728SETTEMBRE-OTTOBRE 2007

non si trasforma, anche nella sensibilità di chi
ne usufruisce, nelle forme difettive del “presta-
re un servizio”, “erogare una prestazione, “ese-
guire un mestiere”, configurazioni che condu-
cono la Cura verso guarigioni parziali, incom-
piute, quando non verso lo scacco del falli-
mento.

IL PROGETTO DI VITA

Come la relazione educativa, di cui è parte
e da cui si origina, la relazione di aiuto rimane
infine sul terreno esistenziale della reciprocità,
impedendo a se stessa di sottrarre all’altro la
Cura, nella consapevolezza che in ultima ana-
lisi il successo dell’intervento è da ricondurre
alla libertà e alla responsabilità della persona
che lo riceve. Anche da qui sorge un monito
diretto a non considerare la Cura come un
intervento di natura specialistica, tale da con-
sentire all’esperto di procedere per così dire
da solo, abilitato e protetto dalla sua compe-
tenza professionale: la Cura rimanda neces-
sariamente al progetto di vita della persona
che ha di fronte, trovando come limite, e al
tempo stesso come risorsa, l’espressione esi-
stenziale della scelta consapevole, che sola
può mutare la configurazione temporale del-
l’essere-nel-mondo, eventualmente liberan-
do dalla ripetitività dei ritornelli che costitui-
scono la malattia di questo uomo9.

Nel riconoscere all’altro il valore e la dignità
di persona, la relazione educativa, diversa-
mente da quella clinica, individua
nell’interlocutore non in primo luogo la debo-
lezza di un essere bisognoso di aiuto, ma la
forza di un uomo che sempre e comunque
reca in sé le risorse intellettive, volitive e morali
per affrontare il cambiamento. Pertanto chi
educa non eroga prestazioni esogene, né
prescrive prognosi anticipatrici, ma facilita
nell’altro l’assunzione di consapevolezze e di
responsabilità endogene, tali da consentirgli
iniziativa e migliore competenza in vista di una
potenziale evoluzione.

L’educatore, diversamente dal terapeuta,
non agisce efficacemente il suo ruolo, forma-
le o informale che sia, se non all’interno di
profondo atteggiamento relazionale10: un
modo d’essere e d’agire, cioè, attraverso il
quale chi educa attiva entrambi i poli della
relazione, se stesso (Ego) come guida, o
facilitatore, e l’Alter come protagonista del
cambiamento. In questo senso si potrebbe
dire che la natura relazionale dell’intervento
educativo evoca la dialettica del pensiero
greco-antico tra penìa e pòros, costituendo

ad un tempo una ricchezza ed un limite: ric-
chezza, in quanto l’educazione genera nel-
l’altro autonomia e libertà, evitando dannose
sindromi da dipendenza; limite, in quanto l’esi-
to positivo dell’intervento non è mai ultima-
mente nelle mani dell’educatore, rientrando
nella sfera dell’iniziativa e della scelta
dell’interlocutore.

L’autentico agire educativo conosce il pro-
prio limite: esso non ritiene di dover trionfare
con l’applicazione di tecniche salutari, per-
ché è consapevole che l’esito non si esaurisce
al suo interno, ma con l’originarsi di una nuova
forza agente, ultimamente fuori dal suo con-
trollo, la forza cioè dell’individuo in educazio-
ne. Solo quando l’Alter esce dalla condizione
di debolezza per diventare capace di cam-
biare se stesso l’agire educativo può ricono-
scere esiti di vittoria, ammesso e non concesso
che la vittoria sia sua.

Se l’aiuto clinico si fonda sulla debolezza
dell’altro, confidando esclusivamente nella
forza del terapeuta (stabilita sul presupposto
del “sapere esperto”), la relazione educativa
innesca un paradosso: la figura dell’educato-
re diviene infatti tanto più debole e sfumata
tanto più la forza dell’Alter rinasce; il paradigma
di intervento supera così definitivamente la
banalità (cosalità) del modello causale del
tipo tecnica-guarigione.

Da questo punto di vista la relazione
educativa sembra mettere l’operatore in
un’imbarazzante posizione di incertezza sui
propri risultati, che non sono affatto in suo
completo potere. Non basta, ma anche qua-
lora i risultati ci siano, l’educatore non è in
grado di affermare che appartengano a lui,
alla propria competenza esperta, alla sua
professionalità proprio così riconosciuta11.
Questa consapevolezza libera l’operatore
dalla tentazione anche inconscia di sfruttare
la relazione d’aiuto per nutrire la propria per-
sonalità, appagando il bisogno di sentirsi effi-
cace, quando non di esercitare potere.

E’ in siffatto affrancamento che si realizza la
conferma, che costituisce il cuore, e dunque
anche il fascino, dell’agire educativo; questo,
nel restituire all’Alter non solo il ben-essere, ma
anche la sensazione di poterlo raggiungere
da sé, costituisce la quint’essenza dell’aiuto
alla persona, in quanto non le sottrae sempli-
cemente qualcosa (il male, il disagio, etc.),
ma ne ricostruisce la dimensione profonda
dell’autonomia e della libertà.

Tuttavia, la natura relazionale dell’interven-
to educativo, che lo caratterizza rispetto ad



APPUNTI 1729SETTEMBRE-OTTOBRE 2007

altre forme di aiuto, non comporta per l’edu-
catore un mettersi alla pari con il proprio
interlocutore, in una sorta di inutile e
rinunciataria solidarietà: al di sotto dell’appa-
rente (ed anche reale12) parità, una simulta-
nea nascosta asimmetria anima l’intenzionalità
dell’agire educativo, in forza
dell’insopprimibile matrice assiologica che lo
anima, e che si concretizza in una cosciente
offerta di significato esistenziale.

Non con questo l’educatore si allontana
nella protettiva sfera dell’esperto: egli, infatti,
non formula soluzioni, ritraendosi dopo averle
concepite e offerte, ma lascia che il senso
della proposta si origini dinamicamente all’in-
terno della relazione stessa. Le energie di cam-
biamento che auguratamente si generano
non sono allora le energie dell’educatore (con-
trariamente al modello cli-
nico centrato sull’Ego del
professionista), ma le risor-
se dell’Alter, smosse silen-
ziosamente dal fascino
della progettualità
formativa dalla quale chi
educa ha forgiato le sue
azioni, le sue parole e
finanche i suoi silenzi.

Solo attraverso questo
difficile equilibrio (difficile
almeno quanto l’entrare
autenticamente in relazio-
ne) l’azione di aiuto conferma l’altro, piuttosto
che avvalorare paradossalmente una condi-
zione di debolezza, quando non di mancata
autonomia e di dipendenza.

LA NON ESCLUSIVITÀ DELLA RELAZIONE EDUCATIVA

Un’ultima nota contraddistingue la relazio-

ne educativa: la sua non esclusività. L’impron-
ta personalistica che è a fondamento della
pedagogia non ha nulla a che vedere, né sul
piano teorico né su quello metodologico, con
l’individualismo. Essa, anzi, sospinge a com-
pletare la dimensione relazionale-duale con il
paradigma della comunità educante,
nell’inscindibile legame che unisce persona e
società. Sul piano della didattica relazionale
questo è traducibile nella scelta che l’educa-
tore, diversamente dal terapeuta, compie,
evitando di isolarsi nella nicchia di una relazio-
ne privilegiata, quando non esclusiva: egli, nel
progettare educazione, individua strategica-
mente altri soggetti come protagonisti del pro-
getto d’aiuto, i quali si inseriscono al tempo
opportuno nel processo di crescita e cambia-
mento.

Proprio qui la parentela tra il lavoro sociale e
il lavoro educativo, nella scelta comune di
discernere e organizzare una rete di potenziali
collaboratori dell’intero processo di aiuto: se il
modello sociale invoca la “rete” come
paradigma di una protezione sociale compiu-
ta13, nella prospettiva della community-care, il

 

Educatore Alter 
 

RELAZIONE 

Comunità educante 
(famiglia et alii) 

Le emozioni ? quasi una colpa

I servizi sembrano disincentivare la domanda di senso, per mantenersi “al riparo” dal rischio,
potenzialmente “eversivo”, che deriva dal riconoscere la presenza di una grande intensità emotiva
nelle relazioni di cura. Le strutture, negando la passione (nel senso professionale e nel senso del
patire), possono così continuare a perseguire la tranquillizzante logica “anaffettiva” che copre,
vieta, bandisce le emozioni come una anomalia o un limite, quasi una colpa, un inconveniente, un
errore. Chi si espone all’ascolto della voce della coscienza, e si lascia attraversare dall’interrogativo
di senso nell’agire professionale, può trovare risposte soltanto dove è possibile ascoltare i sentimenti
e coltivare la cura di sé per attuare un’autentica cura degli altri. Si ridiventa infatti capaci di
incontrare l’alterità nella relazione di cura, se si esce dall’indifferenza del gesto efficiente, ispirato
dalla mera prestazione.

Vanna Iori, in Animazione Sociale,  n. 8-9/007.



APPUNTI 17210SETTEMBRE-OTTOBRE 2007

1 Il saggio è tratto dalle riflessioni condotte dall’autore in R. FRANCHINI,
Disabilità, cura educativa e progetto di vita, Erickson, Trento 2007

2 H. JONAS, Il principio responsabilità. Un’etica per la civiltà tecnolo-
gica, Einaudi, Torino 1990

3 Il confine tra relazione educativa e Cura non sembra risultare ben
determinato nella riflessione pedagogica italiana che pure ha
scelto la Cura come cifra del ragionamento educativo. Oltre alle
autrici già citate (Palmieri e Mortari), anche Granese, ad esempio,
sembra a tratti identificare la Cura con il rapporto educativo tout-
court. Cfr. ad esempio A. GRANESE, Il labirinto e la porta stretta.
Saggio di pedagogia critica, La Nuova Italia, Firenze 1993, pp. 255-
256, dove la cura viene associata al concetto generale di crescita,
e solo per estensione applicata alle condizioni di limite e fragilità: “Se
per un verso la crescita rappresenta un irrinunciabile obiettivo della
coltivazione e della cura pedagogica per l’altro si deve riconoscere
che la capacità di crescita (comunque si voglia definirla, determi-
narla, “misurarla”) non costituisce, se non a condizioni rigorosamen-
te definite, un titolo necessario e sufficiente ad ottenere la “cura”.
Riservare la coltivazione e la cura ha chi ha spiccate e “gratificanti”
capacità di crescita è altrettanto poco pedagogico quanto è
poco “ippocratico” (…) Sul terreno delle interazioni infraspecifiche
(umane) merita cura non solo ciò che cresce, ma anche ciò che più
non cresce, o declina, e vive i dolorosi scompensi di una senilità
segnata dalla malattia e dal decadimento biologico, così come
merita cura chi abbia, per altri motivi, e in diverse situazioni e
circostanze, limitate o anche minime capacità di crescita. Cfr.
anche A. GRANESE, La teoria della Bildung e la formazione come
problema sociale, Studium educationis, Padova, 1/1996, p. 10: “Si
deve ancora dirigere l’attenzione al concetto di cura, qualifican-
dolo come elemento atto a risolvere la contraddizione tra la Bildung
personale intimistica, romantica, sentimentale e la formazione so-
ciale oggettivante positiva, concreta.”

4 E’ Cristina Palmieri che, commentando le opere di Binswanger,
coniuga il concetto di “ascolto fenomenologico”. Cfr. C. PALMIERI,
La cura educativa. Riflessioni ed esperienze tra le pieghe dell’edu-
care, FrancoAngeli, Milano 2000, p. 121: “L’ascolto
“fenomenologico”, che lascia essere le cose per come si danno ad
una soggettività che può comprenderle sulla linea dell’umano,
accettando di divenire cassa di risonanza dell’altrui sentire e dell’al-
trui parlare ne è solo una modalità, e alquanto difficile da attuare.
Perchè per farlo è necessario sospendere quel giudizio e quella
categorizzazioni in cui già da sempre siamo immersi, per cui un
corpo non si esprime, ma è un organismo che reagisce a stimoli
interni o esterni; per cui un soggetto in condizioni di disagio non parla
da sè, ma è parlato da sintomi segno di una malattia, di una
condizione sociale.”

5 Cfr., L. BINSWANGER, Per un’antropologia fenomenologica, Feltrinelli,
Milano 1970, p. 206: “L’approccio scientifico alle malattie mentali
(…) ha sempre visto nella malattia mentale una particolare entità
(…) Questa personificazione della malattia mentale deriva neces-
sariamente dal metodo della psichiatria clinica. Infatti, compito
dello psichiatra è appunto quello di distruggere l’oggetto della sua
ricerca (…) di isolare cioè tutti gli elementi nuovi e diversi e di
considerarli per sé, staccati dalla personalità sana.”

6 L. BINSWANGER, Il caso Suzanne Urban, Marsilio, Venezia 1994, pp.
142-143

7 L. BINSWANGER, Per un’antropologia fenomenologia, p. 164

8 L. BINSWANGER, Il caso Ellen West ed altri saggi, p. 140. Cfr. ancora
ibi, p. 139: “La psicoterapia può di fatto agire poiché essa non è che
un aspetto particolare delle azioni che dovunque e sempre l’uomo
ha esercitato sull’uomo, sia che si tratti di un’azione suggestiva e
sedativa, oppure spronatrice e educativa, ovvero puramente co-
municativa-esistenziale (con quest’ultima espressione noi intendia-
mo (…) l’essere con l’altro e l’essere per l’altro, in un senso veramen-
te umano e non “complicato” e “turbato” da un qualche compito
ovvero da un servizio”.

9 Cfr. K.JASPERS, Il medico nell’età della tecnica, Cortina, Milano
1991, p. 119: “La psicoterapia ha dei limiti invalicabili ed essi sono
soprattutto due:

a) La terapia non può sostituire ciò che solo la vita stessa apporta (...)
solo l’intervento reciproco è in grado di realizzare ciò che non può
mai riuscire come prestazione professionalmente ripetuta. Poi, deve
essere la vita stessa ad assegnare i compiti di responsabilità, quella
serietà del lavoro che nessuna terapia può approntare artificial-
mente;

b) la terapia si vede posta di fronte all’originario esser-tale di un
uomo che essa non può mutare. Mentre io, nella mia libertà, mi trovo
di fronte al mio esser-tale come a qualcosa che io possa cambiare
o anche trasformare facendomene carico, la terapia esercitata nei
confronti dell’altro deve fare i conti con un’immutabilità (...) nei
confronti dell’esser-tale la terapia è inutile.”

10 L’espressione è di Folgheraiter, a connotare la diversità del lavoro
sociale rispetto a quello sanitario, intrappolato nell’atteggiamento
clinico dell’unilateralità esperta. Cfr. F.FOLGHERAITER, Teoria e me-
todo del servizio sociale., p. 366: “L’atteggiamento relazionale è una
forza interiore dell’operatore che gli permette: a) di accettare la
propria debolezza e il proprio senso del limite come condizione più
feconda per la ricerca della soluzione e b) di percepire e accettare,
come ulteriore feconda condizione, la forza degli interessati
frammista (o nascosta sotto) alla propria debolezza dichiarata (o
non dichiarata, presunta - ndr). Per gli esperti accettare la propria
debolezza, essendo diplomati, abilitati, specializzati, ecc. richiede
forza interiore. E altrettanta forza è richiesta per riconoscere la forza
di interlocutori in difficoltà, i quali hanno spesso dipinta in fronte
questa loro condizione ufficiale.

11 Che il successo non sia l’obiettivo della relazione d’aiuto lo aveva
già intuito Kierkegaard quando indicava nell’umiltà il fondamento
di questa relazione stessa: “Ogni vera attività di aiuto prende il via
dall’umiltà. Chi aiuta deve essere umile nel suo atteggiamento
verso la persona che desidera aiutare. Egli deve capire che l’aiuta-
re non è dominare, ma servire. L’aiuto richiede pazienza così come
disponibilità ad accettare di non essere sempre nel giusto e di non
presumere di capire sempre ciò che l’altra persona capisce.”
(KIERKEGAARD S., Sickness unto death, Harmondsworth, Penguin,
1989, cit. in FOLGHERAITER F., p. 370)

12 La parità tra i protagonisti della relazione educativa è e rimane tale
sul piano valoriale della dignità della persona.

13 Per un approfondimento vedi il già citato F. FOLGHERAITER, Teoria e
metodologia del servizio sociale. La prospettiva di rete

ragionamento pedagogico si svolge all’inse-
gna dell’utopia della comunità educante.

Concretamente, l’educatore esplora il
retroterra ambientale e relazionale del disa-
giato, discerne le potenziali risorse purifican-
dole dai fattori inquinanti, coinvolge nel pro-
getto educativo prima di tutto la famiglia, cui
intende restituire ruolo (se mai l’avesse perso),
ma poi altri inediti protagonisti, rintracciati al-
l’interno dei multiformi ambienti del tempo

libero, del lavoro, dello sport, persino della
strada.

Scopo di questo allargamento non è sempli-
cemente un arricchimento di potenziale
formativo, ma più essenzialmente il
raggiungimento del fine paradossale dell’edu-
cazione stessa: la scomparsa dell’educatore,
e l’inserimento dell’Alter nel flusso dell’espe-
rienza sociale, nel quale ultimamente avviene
ogni evoluzione personale.


