
APPUNTI 1752MARZO-APRILE 2008

I SENTIMENTI NELLE RELAZIONI DI CURA: RISORSA

(E NON OSTACOLO)

Ridare dignità e voce ai
sentimenti nelle relazioni di cura,
non significa cadere nel
sentimentalismo o nella retorica
dei buoni sentimenti. Al contrario,
nei percorsi formativi professionali
è tempo di  integrare le
competenze dell’agire
professionale con quelle risorse
emotive che, se trascurate,
rischiano di manifestarsi in modo
perverso. Per questo è
indispensabile prendersi cura dei
sentimenti

VANNA IORI

DOCENTE DI PEDAGOGIA, UNIVERSITÀ CATTOLICA, PIACENZA

RAGIONE E SENTIMENTO

I sentimenti e le emozioni sono ritenuti qual-
cosa di intimo e privato, addirittura “oscuro” e
in larga parte incomunicabile. Per questo si
tende a viverli segretamente.  Per di più tutta
la cultura occidentale ci ha consegnato un’ac-
cezione della vita emotiva contrapposta (e
inferiore) rispetto a quella cognitiva. Si pensi al
ruolo svalutativo dell’eredità piagettiana che
assegna al pensiero logico-formale l’apice
dello sviluppo mentale.

In realtà i sentimenti sono alla base della
nostra relazione con il mondo (con le cose e
con gli altri). Essi sono sempre “tra” noi e gli altri
e ci mettono in comunicazione. In un certo
senso sono la nostra “finestra sul mondo” che
ci consente di accedere ad alcune dimensio-
ni dell’esperienza che altrimenti ci sarebbero
precluse: noi spesso valutiamo prima sulla base
del “sentire”, piuttosto che sulla base di un
pensare astratto o di un procedimento logico.

Oggi si riconosce, in ogni caso, che tra la
dimensione cognitiva e quella emozionale
esiste un rapporto di interdipendenza e di
reciprocità, per cui i processi razionali e quelli
emotivi interagiscono tra loro e si condiziona-
no reciprocamente. Le emozioni, infatti, influ-
iscono sulle capacità cognitive (per esempio
sull’apprendimento o sulla memoria) e, vice-
versa, alla base di determinati vissuti emotivi ci
sono certe rappresentazioni cognitive e de-
terminati “modi di pensare”.

È già da tempo ormai che viene rifiutata la
separazione artificiosa tra pensiero ed emo-
zioni, tra mente e corpo, tra ragione e senti-
mento: noi siamo il nostro corpo e i nostri vissuti
emotivi (il nostro “cuore”) non meno di quanto
siamo i nostri processi razionali e i nostri pensieri
(la nostra “testa”). L’agire “intelligente” consi-
ste nell’equilibrio armonioso tra ragione ed
emozione, tra cognizioni ed affetti. Perché

ogni pensiero, in un certo senso, è “emoziona-
to” e ogni emozione è “intelligente”: l’intelli-
genza del cuore, per dirla con Greenspan1.

In particolare il neuroscienziato Antonio
Damasio individua “l’errore di Cartesio” nella
separazione tra corpo e mente che sono inse-
parabili, “tagliati dalla stessa stoffa”,2 poichè
emozione e sentimento fanno parte di un uni-
co processo. L’impianto del lavoro di Damasio
indica che le emozioni sono biologicamente
ritenute necessarie per la pianificazione del-
l’agire razionale:  “la capacità di esprimere e
di sentire delle emozioni è indispensabile per
attuare dei comportamenti razionali”.3

Soltanto quando le emozioni e i sentimenti
vengono ascoltati, riconosciuti, nominati, sarà
possibile gestirli in modo adeguato; se invece
si diffida di essi e si tenta di tacitarli e di esclu-
derli, rischiano di manifestarsi in maniera in-
consapevole, distorta, e spesso dannosa e
deleteria, all’interno delle relazioni e nei con-
testi del lavoro di cura.

Ridare dignità e voce ai sentimenti nelle
relazioni di cura, peraltro, non significa cadere
nel sentimentalismo o nella retorica dei buoni
sentimenti (perché le derive sentimentalistiche
sono altrettanto pericolose quanto l’asetticità
e l’anaffettività che spesso si riscontra nei ser-
vizi e nelle organizzazioni). Al contrario,  nei
percorsi formativi professionali è tempo di  in-
tegrare le competenze dell’agire professiona-
le con quelle risorse emotive che, se trascura-
te, rischiano di manifestarsi in modo perverso.
Per questo è indispensabile prendersi cura dei
sentimenti

Tacere la vita emotiva può far credere di
tenerla sotto controllo, ma non porrà al riparo
dal rischio di esserne travolti, anche se incon-
sapevolmente, in quel quotidiano “bruciarsi”
che va sotto l’etichetta di burn-out.4



APPUNTI 1753MARZO-APRILE 2008

AVER CURA DI SÉ PER AVER CURA DEGLI ALTRI

Sviluppare una competenza affettiva nelle
professioni di cura (educativa, sociale e sani-
taria) non significa soltanto saper riconoscere
e “trattare” le emozioni altrui (che pure è
importante nell’aver cura dell’altro), ma signi-
fica anche (e preliminarmente) acquisire con-
sapevolezza e responsabilità della propria vita
emotiva: vuol dire, cioè, attrezzarsi per ricono-
scere, valorizzare e guardare i propri senti-
menti senza temerli. La nostra umanità perso-
nale, infatti, è l’unica chiave di accesso che ci
consente di comprendere l’umanità degli al-
tri.

Se rimaniamo affettivamente “analfabeti”,
se non impariamo a restare in contatto con la
nostra esperienza profonda, anche corporea
ed emozionale, non diventeremo sensibili,
empatici, capaci di intuire l’esperienza vissuta
dell’altro.

C’è, insomma, un nesso fondamentale e
generativo, una circolarità virtuosa tra il pren-
dersi cura di sé (e della propria vita emotiva)
e l’aver cura degli altri (e della loro vita emo-
tiva).

Lo sviluppo della consapevolezza emozio-
nale e della competenza affettiva implica un
duplice sforzo: da una parte, evitare la repres-
sione e la rimozione dei sentimenti, dall’altra
rinunciare a subire passivamente le emozioni
o reagire impulsivamente (acting out).

Si può imparare progressivamente a gestire
in maniera efficace la propria vita emotiva,
attraverso un processo che si compone di
diversi livelli, ciascuno dei quali rappresenta
un’abilità da apprendere e da coltivare:

Anzitutto occorre predisporsi ad ascoltare le
proprie emozioni e i propri sentimenti, attraver-
so l’attenzione, la pazienza e la dedizione
all’ascolto dei propri vissuti. Ciò esige tempi
quieti, silenziosi, anche solitari, per tendere
l’orecchio del cuore. E ciò è necessario per
pensare a ciò che si fa, senza soffocarlo entro
un “fare” frenetico, iperproduttivo, che rischia
spesso di perdere il senso del proprio agire.  La
cura della vita emotiva ha bisogno di pause di
sollievo dove i sentimenti possano “riposare”,
dove decantare le tensioni delle relazioni trop-
po dense di interrogativi per la propria esisten-
za, e così recuperare risorse dal dispendio
emotivo di un agire ripetitivo, spesso deciso
da altri, secondo modalità standardizzate. Il
tempo della riflessione salva i sentimenti dalla
fugacità che li travolge nella frenesia delle
urgenze e li fa rimanere come arricchimento
per l’agire professionale. Senza il sollievo che

deriva da queste pause di tempo quieto il
lavoro di cura diventa talvolta insostenibile,
estraneo e sconfortante, non costruisce sape-
re, non alimenta  strategie.

Ma è necessario anche un allenamento al-
l’ascolto dell’alterità che può essere alimen-
tato, per esempio, anche attraverso la lettera-
tura, l’arte, il cinema, la musica e tutte quelle
esperienze emotivamente arricchenti che
possono renderci progressivamente “esperti
in umanità”.

Un secondo, decisivo, momento richiede di
imparare a nominare le emozioni, riuscire a
distinguerle e differenziarle dal modo imme-
diato con cui le avvertiamo spontaneamen-
te. Oggi il linguaggio delle emozioni si è fatto
sempre più povero: “mi sento bene/mi sento
male”. Questo lessico povero e standardizza-
to non consente di dare un nome adatto al
proprio stato emotivo e di uscire dalla confu-
sione e dall’approssimazione nel guardare i
sentimenti che si agitano in noi.

Un passo ulteriore e necessario consiste poi
nel saper accettare ciò che si prova, evitando
di sovrapporvi gli schemi rigidi con cui siamo
abituati a definire un vissuto riprovevole e
meno, buono o cattivo. Saper accettare i
propri sentimenti, anche quelli non nobili, vuol
dire riconciliarsi con sè stessi e valorizzare le
zone d’ombra si sé come quelle di luce, in
maniera non giudicante e con un atteggia-
mento di apertura al flusso continuo dell’espe-
rienza. Legittimare e accogliere i sentimenti,
anche quelli negativi, consente di non rimuo-
verli e di affrontarli consapevolmente.

LA VITA EMOTIVA NEL LAVORO DI CURA

Recuperare il significato delle emozioni e
dei sentimenti, occultato nella pretesa di una
maggiore efficienza e scientificità operativa,
significa recuperare il senso della passione,
estromessa da una professionalità asettica e
fredda. Ma anche altri sentimenti, come la
com-passione (non intesa in senso pietistico
bensì come espressione dell’appartenenza
alla medesima esistenza umana), la tenerez-
za, la speranza, la gioia che possono riempire
i gesti e i giorni nei luoghi della cura.

Un ruolo importante riveste la capacità di
comunicare e condividere i sentimenti, dal
momento che i vissuti emotivi sperimentati
nella solitudine riecheggiano a lungo e posso-
no apparire più travolgenti, mentre la
condivisione consente di relativizzarli e di stem-
perarne l’impatto psicologico. Questa atten-



APPUNTI 1754MARZO-APRILE 2008

zione all’emotività non è solipsistica
introspezione; al contrario, ha senso proprio se
è destinata alla condivisione.

L’affettività è la struttura portante della cura,
poiché in essa sono implicati i sentimenti di chi
cura e di chi è curato. Ma anche i sentimenti di
chi svolge, accanto a noi, il lavoro di cura.

Riconoscere le dinamiche affettive è il pri-
mo passo per imparare a gestirle con compe-
tenza, in modo da far diventare i sentimenti e
le emozioni veri e propri “strumenti” per l’agire
professionale e arricchire quella “cassetta degli
attrezzi” con cui quotidianamente costruiamo
relazioni e svolgiamo azioni di cura.

Un accompagnamento emotivo richiede
innanzitutto una capacità recettiva, per esse-
re pienamente attenti ai segnali che l’altro ci
rivolge, ma soprattutto per saper dare signifi-
cato a quei segnali che esprimo un modo di
essere-al mondo dell’altro. L’aver cura si espri-
me in un sentire intelligente che consiste nel
mettere a disposizione le proprie capacità e
risorse cognitive e emotive, così da poter con-
seguire una comprensione massimamente in-
telligente del vissuto dell’altro, di quello che ci
vuol dire e anche di quello che non sa dire.

L’empatia è il sentimento relazionale più
profondo e importante. Empatizzare non è,
però, come abitualmente si dice, “mettersi nei
panni dell’altro”, ma capacità di far risuonare
l’esperienza dell’altro in sé. Empatia è quel
“sentire insieme che produce ampliamento e
espansione verso ciò che è oltre”5 . In questo
modo è garantito il rispetto del progetto di vita
dell’altro (che non viene annullato o schiac-
ciato o assorbito da parte di chi si vuole met-
tere al suo posto). L’empatia non è “unipatia”
in quanto esige una “giusta distanza” tra il farsi
carico del proprio sentire e l’aver cura del
vissuto altrui.

L’aver cura autentico sa attivare una solle-
citudine che consiste nel facilitare l’espressio-
ne dell’altro con discrezione, mettendolo nel-
le condizioni di essere consapevole, responsa-
bile e libero per la propria cura, ponendo
attenzione semmai a dosare i pesi che l’altro è
in grado di sostenere, le fatiche e difficoltà a
cui può serenamente fare fronte imparando
qualcosa di utile e importante per sé, per la
propria vita.

LA VITA EMOTIVA NELLE ORGANIZZAZIONI

Questi accenni mostrano come la vita emo-
tiva sia anche una risorsa e uno “strumento di
lavoro” specifico per promuovere una miglio-
re qualità nelle organizazioni e un agire profes-

sionale che non voglia consegnarsi
all’impersonalità.

Cercare il senso della relazione di cura nei
momenti difficili delle vite sospese, delle ferite
dell’anima, della malattia significa entrare in
punta di piedi nella complessità della sfera
emotiva e cercare parole per dire il taciuto.
Dar voce a questo non detto sottrae gli ope-
ratori ad una dimensione senza volto, e  ridona
umanità ai servizi.

Riflettere sulle esperienze attraversate signi-
fica tornare di fronte alle “porte” che abbia-
mo chiuso, riaprirle, cercare di guardare con
occhi nuovi ciò che abbiamo già conosciuto
e ci appartiene: i nostri gesti, gli sguardi sospesi
nel vuoto o assetati di attenzione, i  timbri delle
voci. E i silenzi: il silenzio del riposo interrotto da
un vociare improvviso e disattento; il silenzio di
una parola che non si riesce a dire o ad
ascoltare.

Ri-memorare è richiamare al cuore e alla
mente i vissuti intensi della quotidianità per
poterli condividere, facendone oggetto di una
crescita professionale e istituzionale.

Le memorie vissute sono infatti un’autentica
fonte di formazione professionale che con-
sente di “apprendere dall’esperienza” come
ricerca e creazione del senso al fare. Accanto
ad un sapere basato sull’evidenza oggettiva
c’è una conoscenza che nasce dall’imme-
diatezza viva dell’esperienza esistenziale. Que-
sto è il significato dell’Erlebnis, strumento di
ascolto dell’alterità e di conoscenza di sé, e
fondamentale elemento del metodo
fenomenologico. Per una comprensione dal-
l’interno, che non si fermi alle modalità dei
legami oggettivanti, è necessaria innanzitutto
una conoscenza che si avvalga del concorso
attivo dell’esperienza vissuta (Erlebnis).

L’orizzonte fenomenologico-esistenziale è la
cornice di riferimento di queste note, orizzonte
che fornisce indicazioni metodologiche per
interrogarsi e lasciarsi interrogare dai senti-
menti nelle professioni sempre “arrischianti”,
che chiamano sempre in causa qualcosa di
sé.6

Nelle organizzazioni c’è un’assenza di sape-
re visibile riguardante la vita emotiva. La mag-
gior parte dei servizi si fonda spesso sul
paradigma anaffettivo, sulle regole imposte
dall’oggettività, rendendo operatori e utenti
prigionieri delle tecniche, quando la dimen-
sione normativa pervade le relazioni.

L’intelligenza emotiva è una grande risorsa
per favorire i cambiamenti nelle pratiche di
cura verso una riprogettazione dei servizi fatta



APPUNTI 1755MARZO-APRILE 2008

di intenzionalità esistenziale.
 In tal senso può configurarsi un’etica pro-

fessionale che si alimenti innanzitutto attraver-
so un’educazione al sentire, e apra nuove
possibilità per umanizzare i servizi. Accogliere il
mondo della vita (Lebenswelt) nelle istituzioni
“anaffettive” consente di trasformare e
riumanizzare servizi burocratizzati, imperniati
su logiche spersonalizzanti.

L’istituzione, il servizio, l’ente sono infatti luo-
go fisico e simbolico in cui avvengono le rela-
zioni, incontro di azioni, idee, sentimenti, rego-
le, norme di funzionamento. Diventano lo sce-
nario di un rito che si svolge secondo un ordine
di gesti, di azioni, di tempi che assumono la
forma di un comportamento ripetitivo, scan-
dito in sequenze ritualizzate dove gli operatori
ma anche  pazienti e familiari partecipano al
rito secondo ruoli diversi.

Alla ripetitività routinaria sfuggono però le
singole persone che, nella loro unicità, non
possono essere incasellate, classificate, ridot-

te a semplici ricorsività. Saper essere attori e
generatori di cambiamento, significa rilegge-
re con occhi nuovi l’organizzazione del lavoro,
ponendo sempre al centro la relazione di cura
per la persona.

Per questo il sapere dei sentimenti ha la forza
“eversiva” della debolezza, come un granello
di sabbia nell’ingranaggio delle organizzazio-
ni, un elemento invisibile che ha il potere di
scardinare gli stereotipi e la violenza della
tecnica, mettendone in luce l’intrinseca fragi-
lità.

DISTACCO O BURN-OUT?

Poiché la competenza affettiva e il sapere
dei sentimenti sono tradizionalmente sottova-
lutati rispetto all’intelligenza logica e raziona-
le, anche la “professionalità” è ritenuta garante
e garantita dalla razionalità (e inficiata
dall’emotività). Eppure la comune apparte-
nenza al medesimo mondo-della-vita
(Lebenswelt) rende ogni essere umano “espo-

Non c’è conoscenza, se non c’è amore

Solo se ci avviciniamo a una paziente o un paziente con una profonda
attitudine dialogica e, anzi, con tutto l’amore che sia in noi, si può sperare
che anche l’altro da noi si apra, apra il suo cuore: consentendoci di

rivolgere lo sguardo alle più segrete regioni dei suoi vissuti e della sua
sofferenza. Questa per me è la premessa a ogni possibile comprensione

di una sofferenza psichica. Non c’è conoscenza, se non c’è amore fra chi
cura e chi è curato. Su questa parola, « amore » -  in tedesco Liebe, che
ha un significato anche più dolce, più poetico, più tenero che non l’amore

latino - uno degli psichiatri che hanno illuminato la psichiatria, Ludwig
Binswanger, ha scritto pagine che hanno radicalmente cambiato gli

scenari della cura. E’ stato proprio questo psichiatra svizzero a scanda-
gliare le diverse modalità con cui questa parola prodigiosa può essere

richiamata all’interno di una semplice, ma talvolta decisiva, relazione
terapeutica fra un paziente e un medico. Un paziente che  non dimenti-
chiamolo - «muore», se dall’altra parte non c’è un medico, uno psichiatra

che riesca a dare alle sue parole qualcosa che assomigli a una testimo-
nianza di amore. Voglio dire che in alcune situazioni estreme della vita

non c’è salvezza se non ci sono, e non si incontrano, persone capaci di
testimoniare qualcosa e di ascoltare fino in fondo, di decifrare i segni
indicibili dell’angoscia e della disperazione, e soprattutto di sigillare ogni

loro azione e proposta con il timbro inconfondibile dell’amore. Se l’amore
non entra nelle relazioni umane, quelle della vita quotidiana e quelle

della vita personale, nulla di essenziale e di decisivo si può cogliere di
una esistenza: solo l’amore conosce, e fa conoscere, una persona nella

sua radicalità e nella sua radice essenziale. Sono affermazioni, queste,
che non nascono da teoriche astrazioni, ma dal cuore dell’esperienza
clinica. Mia e di altri psichiatri.

Eugenio Borgna, in  Animazione sociale 1/2008



APPUNTI 1756MARZO-APRILE 2008

sto” alle medesime paure. Non c’è dolore
dell’altro che non possa interrogare anche il
mio.

Per chi si trova a vivere la propria esperienza
professionale nelle situazioni-limite dell’esisten-
za, la ricerca di un significato è indispensabile
se si vuole andare oltre la routine e non essere
ricacciati nel burn-out.

La competenza professionale non si fonde-
rà, in tal senso, su cristallizzazioni cognitive che
appartengono all’ordine del già detto, alle
tecniche protocollari, ma arricchirà l’animo e
il sentire dell’operatore attraverso sentieri non
sempre usuali di competenze esistenziali. La
difesa dall’emotività, che potrebbe irrompere
e sminuire la scientificità, si esprime in un di-
stacco che in realtà impoverisce il rapporto
professionale e inibisce la piena legittimazione
dell’aver cura.

Le frequenti tentazioni di fuga verso il distac-
co emotivo sembrano garantire un riparo da
quella sofferenza che il rispecchiamento ine-
vitabile nell’esistenza dell’altro comporta. Ma
la fuga non pone al riparo dai sentimenti di
colpa, d’inquietudine, così come l’eccesso di
coinvolgimento non mette al riparo dai senti-
menti di onnipotenza/impotenza, spesso così
intensi da non consentire di “staccare la spi-
na”.

Il problema è allora quello della distanza,
continuamente da definire, tra l’eccesso di
investimento (invischiante e “bruciante”) e la
chiusura che antepone all’incontro con l’altro
gli strumenti della tecnica.

Un confronto semplice e leale con le proprie
emozioni, che spesso  vengono viste “in

Note

1 S. I. Greenspan, L’ intelligenza del cuore: le emozioni e lo sviluppo della mente,  Milano, Mondadori, 1997
2, A. Damasio, Alla ricerca di Spinoza. Emozioni, sentimenti e cervello, Adelphi, Milano, 2003, p. p.251.
3 Ibidem,  p. 9.
4 Per questo, allo scopo di fornire strumenti per lasciare agire correttamente le tonalità emotive che si accompagnano

all’agire professionale, è stato attivato, dal 2004, presso l’Università Cattolica (Sede di Piacenza), il Master “Relazioni e
sentimenti nelle professioni educative e di cura”, rispondente ad un reale bisogno degli operatori

5 BOELLA, L., BUTTARELLI A., Per amore di altro. L’empatia a partire da Edith Stein, Cortina, Milano, 2000, p. 10
6V. IORI (a cura di), Quando i sentimenti interrogano l’esistenza. Orientamenti fenomenologici nel lavoro educativo e di cura,

Milano, Guerini, 2006
7E. Levinas, Totalità e infinito. Saggio sull’esteriorità, Milano,  Jaca Book, 1980

controluce” nelle emozioni altrui, richiede il
coraggio del rispecchiamento delle proprie
fragilità, e produce una nuova conoscenza di
sé, senza le maschere che celano la persona
dietro l’impersonalità del ruolo.

L’esperienza del limite e della vulnerabilità
umana ha bisogno del coraggio di partire da
sé per vivere il proprio ruolo professionale

Riconoscere il sapere dei sentimenti è indi-
spensabile per il continuo dialogo con l’esi-
stenza suscitato dalle relazioni di cura.  Ma è
difficile. L’imperturbabilità, il sottrarsi a incon-
trare il dolore dell’altro è una  condizione
diffusa da parte di chi si difende di fronte agli
interrogativi, tacitando il proprio sentire.

È significativa la consuetudine, soprattutto
nella cultura medica, di ignorare o occultare
la propria dimensione emotiva vista come
“minaccia” all’agire scientifico e professiona-
le. Il cinismo diventa spesso una risposta di
sopravvivenza, per mancanza di risorse con le
quali far fronte al disagio, al dolore e agli altri
sentimenti che interrogano l’esistenza.

Al silenzio del volto è necessario invece con-
trapporre l’etica dello sguardo che si lascia
interpellare dall’esistenza dell’altro, dal ve-
derlo e assumere la responsabilità  di corri-
spondere al veduto.7

E dunque la relazione di cura si alimenta
della capacità di saper vedere nell’altro (in
ogni “altro”) un incontro, della capacità di
stupirsi di fronte alla sua unicità, all’irripetibilità
della sua storia. Naturalmente a condizione di
sapersi fermare e pensare  sul significato del
prendersi cura, di saper ridestare l’intelligenza
del cuore.


