
APPUNTI 1776LUGLIO-AGOSTO  2008

IL BISOGNO RELAZIONALE

SPECIALE: UN CONTRIBUTO

IN PEDAGOGIA SPECIALE

Di solito si pensa alla relazione
educativa come caratterizzata da
una spiccata asimmetria:
l’educatore istruisce l’allievo, o più
recentemente, stimola
l’apprendimento con la
problematizzazione di una situazione
didattica esperienziale. Nel presente
contributo, la relazione di crescita e
sviluppo individuale è caratterizzata
essenzialmente dalla reciprocità; la
relazione di cura-educativa è
anzitutto una relazione, dunque
emerge la caratteristica interattiva
della stessa .

MATTEO MARIA BONANI

COORDINATORE SERVIZI DIURNI E RESIDENZIALI  PER DISABILI, PADOVA

L’evoluzione dei concetti nella ricerca
umanistica, dunque anche in pedagogia, ha
sempre segnato punti di svolta nel panorama
culturale del tempo, consentendo così delle
trasformazioni epistemologiche che influisco-
no in maniera determinante nelle prassi ope-
rative connesse1. Il presente articolo vuole
apportare un contributo alla comprensione di
questo processo di sviluppo, prendendo in
considerazione l’esperienza vissuta nel cam-
po della cosiddetta disabilità che, attraverso
la trasformazione dei concetti di diversabilità
e poi bisogni educativi speciali, ha visto cam-
biare anche il modo di concepire questa real-
tà dell’essere e di conseguenza la modalità
relazionale.

Partendo da una considerazione contenuta
nella definizione di un dizionario2, cercheremo
di sviluppare una riflessione in materia di fragi-
lità e relazione di cura che tenga conto del-
l’attuale contesto socio-culturale nel quale
viviamo  e dell’esperienza di chi è impegnato
nel sociale.

La teoria psicologica di riferimento ha una
sua tradizione culturale specialmente in terri-
torio statunitense e solo più recentemente
europeo, anche se le radici sono profonda-
mente ancorate nel nostro continente. L’inte-
resse del professionista nella relazione di cura,
comunque, è di tipo pragmatico, ovvero:
“come”  operare nell’intervento con persone
in situazione di handicap? Quali risposte a
bisogni considerati di grave non
autosufficienza, con disturbi del comporta-
mento, ritardo profondo o appartenenti allo
spettro autistico?

Esistono molti modelli di riferimento, ma l’at-
teggiamento di base nella relazione di cura
passa certamente anche attraverso la matu-
rità personale, il saper essere, oltre che dipen-
dere dagli strumenti di lavoro, il cosiddetto

saper fare. Nell’atteggiamento di fondo vi è
peraltro la concezione o visione del fenome-
no che si sta contattando, dunque: come vivo
la diversità, come la penso e di conseguenza
come mi ci relaziono?

LA RELAZIONE DI CURA-EDUCATIVA

Questi gli interrogativi che spingono ad az-
zardare una ri-discussione del concetto di bi-
sogno educativo speciale  in favore dell’ipo-
tesi progettuale di considerare il fenomeno
disabilità con la caratterizzazione di persona
con bisogni relazionali speciali. Ovviamente a
livello lessicale la differenza è minima, ma
come accade in ambito tecnico-operativo,
questa rispecchia  una profonda rimessa in
discussione della metodologia d’intervento.
La relazione di cura viene così concepita se-
condo uno specifico criterio di validità e dun-
que cambiano anche quelle caratteristiche
che contraddistinguono la prassi educativa.
Di solito si pensa alla relazione educativa come
caratterizzata da una spiccata asimmetria:
l’educatore istruisce l’allievo, o più recente-
mente, stimola l’apprendimento con la
problematizzazione di una situazione didatti-
ca esperienziale.

Nel presente contributo, la relazione di cre-
scita e sviluppo individuale è caratterizzata
essenzialmente dalla reciprocità; la relazione
di cura-educativa è anzitutto una relazione,
dunque emerge la caratteristica interattiva
della stessa (costitutiva di ogni forma di rela-
zione).

Queste osservazioni, ovvie da un certo pun-
to di vista, capovolgono alcuni assunti di base
che orientano l’operatore-educatore nel la-
voro con le persone. Uno fra tutti: di chi è il
bisogno? Dell’assistito o di chi presta cura; nel
senso che la motivazione sottesa dell’ opera-
tore potrebbe anche essere quella di cresce-



APPUNTI 1777LUGLIO-AGOSTO  2008

re individualmente e apprendere una moda-
lità relazionale caratterizzata da genitorialità
e non semplice adultità?  Questo obiettivo è
chiaro alla persona, c’è consapevolezza del
vantaggio secondario che orienta l’operato-
re?

Non è assolutamente scontato l’argomen-
to, basti pensare quale impatto può avere su
una persona che ha come bisogno relazionale
speciale quello della dipendenza. Un educa-
tore che cerca di individuarsi e realizzarsi come
persona attraverso una modalità
comportamentale di tipo “narcisistico”; le im-
plicazioni di queste specifiche forme di
“collusione” sono enormi e spesso l’efficacia
di un intervento nella relazione di cura-
educativa risulta compromessa proprio da
forme di relazionalità non consapevoli o tal-
volta palesemente disturbate.

Nel testo “Il Piano educativo individualizzato.
Progetto di vita”3, nel quale è riscontrabile una
sincera e consapevole attenzione ai bisogni
della persona, oltre le etichette di diagnosi o
categorie, posizione certamente d’avanguar-
dia, il rispetto per l’individuo è palpabile, so-
stanziale e soddisfa una logica non discrimi-
nante che orientata ad una integrazione
paritaria: “Bisogni Educativi Speciali …non è
un’etichetta discriminante perché è
amplissima, non fa riferimento solo ad alcuni
tipi di cause e non è stabile nel tempo: la si può
togliere, infatti, in alcuni casi. Si potrebbe dire
che ogni bambino può incontrare nella sua
vita una situazione che gli crea Bisogni Educa-
tivi Speciali; dunque è una condizione che
riguarda tutti e a cui siamo tenuti,
deontologicamente e politicamente, a rispon-
dere in modo adeguato e individualizzato”.4

Più avanti, rispetto alla modalità operativa
connessa con i disturbi del comportamento, si
dice che: “L’approccio ai comportamenti
problema gravi, quali l’aggressività,
l’autolesionismo e le stereotipie, (…), si basa
sull’idea di un intervento di tipo non repressivo
e non punitivo, ma volto invece a favorire lo
sviluppo di competenze comunicative e
interpersonali alternative”.5 La progettazione
individualizzata si completa con la considera-
zione dei disturbi emozionali e contempla il
sostegno alla famiglia come risorsa preziosa.

L’idea di considerare il disagio, la fragilità,
dal punto di vista relazionale e dunque parlan-
do di Bisogni Relazionali Speciali, oltre che
riprendere le moderne teorie evolutive carat-
terizzate dall’interattività6, permette di riporta-
re la relazione ad un piano paritario; nel senso

che ogni persona, nell’intero arco della pro-
pria vita, si muove tra bisogni relazionali speci-
fici, volti a soddisfare il proprio essere. Questo
permette di considerare la relazione d’aiuto
come un processo di crescita caratterizzato
dalla reciprocità e di lavorare sul riconosci-
mento della persona nella propria integrità. Il
novecento ha più volte sottolineato il tema,
anche viste le vicissitudini che caratterizzaro-
no il cosiddetto secolo breve, ed alcune radici
storico-filosofiche che hanno sottolineato l’im-
portanza della dimensione relazionale sono
oggi riprese per il valore pedagogico in esse
contenuto.

Il principio dialogico buberiano7, per fare un
esempio, aprì nuove prospettive sul concetto
di relazione, affermando che “alla necessaria
difesa della propria identità in nome di quella
distanza che sempre è presupposto della rela-
zione autentica, devono corrispondere l’aper-
tura, il contatto rispettoso, la fantasia reale del
tra, lo scambio fecondo, l’integrazione
dialogica che, anziché svilire le diversità, le
esalta inserendole tuttavia in una prospettiva
di reciproco continuo arricchimento”.8

Il reciproco e continuo arricchimento, oltre
che essere motivazione fondamentale del-
l’operatore che opera nel sociale, è anche e
soprattutto condizione essenziale all’efficacia
dell’intervento; infatti la compliance risulta
ottimale quando c’è un riconoscimento della
persona e tale riconoscimento è facilitato da
una prospettiva di reciproco interesse, dare e
ricevere nello stesso atto relazionale, uno scam-
bio vero e proprio insomma.

UNA PEDAGOGIA DELLA RECIPROCITÀ

“La nostra crescita è fondata sul fatto che
l’altro è il nostro riferimento. (…) L’esprimere in
questo modo la reciprocità nell’alterità signifi-
ca accogliere le differenze e sapere che pos-
sono interrogarci e che la nostra
impreparazione è a volte totale. Noi abbiamo
bisogno di capire meglio l’altro; capire meglio
il punto differente che contraddistingue que-
sta reciprocità nell’alterità. Dobbiamo riferirci
ad una pedagogia della reciprocità in cui
dall’altro possiamo imparare. Non abbiamo
quindi fiducia, e non dovremmo averne, in
una pedagogia che ci fa sapienti di fronte ad
un altro ignorante. Nello stesso tempo possia-
mo essere sapienti e ignoranti – dovremmo
essere così –, consapevoli di alcune cono-
scenze che abbiamo ma anche dei nostri
limiti e della necessità di informarci sull’altro e
dall’altro.”9



APPUNTI 1778LUGLIO-AGOSTO  2008

Ecco in parole la natura di uno  scambio
nutriente reciproco; l’operatore è interessato
all’altro difficile anche perché in questa rela-
zione a crescere sono entrambi, anche quan-
do non ne c’è piena consapevolezza di tale
processo. Tra l’altro è importantissimo sottoli-
neare questo aspetto nel percorso di sostegno
ai gruppi di lavoro, nel motivarli ad investire
nelle proprie possibilità e nelle capacità ac-
quisite proprio attraverso il contatto con l’altro
portatore di bisogni relazionali speciali. Sem-
bra un’ovvietà, ma va sottolineato che stare
vicini a persone speciali, rende necessaria-
mente speciali. Diamo ma riceviamo anche
un bene relazionale inestimabile, prezioso.
Abbiamo la possibilità di riumanizzarci, e non è
poco visto il periodo storico che stiamo viven-
do; la post-modernità, caratterizzata da un
individualismo alienato a tal punto da essere
connotato da una modalità relazionale con-
notata come “liquida”, nel senso di “non ca-
pace di mantenere un legame”, fluida e sen-
za confini. La relazione con la persona dai
bisogni relazionali speciali offre dunque un
contenitore ove crescere come persone10.
Questo perché il contatto con l’altro accre-
sce la nostra creatività relazionale, altro con-
cetto fondamentale della conoscenza psico-
logica qui di riferimento11.

Il discorso è importante anche per un altro
motivo: se l’operatore considera la persona
che ha di fronte solo come portatore di un
limite, corre il rischio di sostituirsi nelle quotidia-
ne operazioni di cura di sé e così facendo di
promuovere una relazione caratterizzata dal-
la dipendenza, incrementando l’handicap.

Come insegna Canevaro: “Dobbiamo rom-
pere lo stereotipo  dell’incompetenza come
destino. In tale clichè può rifugiarsi anche chi
vive la disabilità. Oppure può esserne prigio-
niero suo malgrado, e col tempo adattarvisi
ed aderire all’immagine dell’handicappato
totalmente incompetente. Può essere il risulta-
to dell’assistenzialismo, che è invadente e
capace di trasformazioni e travestimenti”.
Gianni Selleri lo individuava anche sotto la
maschera delle “discriminazioni positive, che
pure a volte sembrano o sono un passaggio
storico obbligato. Possono portare a vivere il
ruolo di vittima risarcita. Ma vittima per sem-
pre”.12

Da qui la proposta di utilizzare la dicitura di
persona con bisogni relazionali speciali; per il
semplice motivo che ciò caratterizza una fase
del percorso evolutivo di una persona e non
stigmatizza l’individuo in maniera definitiva.

Oltre a ciò va da sé che ognuno ha dei bisogni
relazionali speciali che dipendono dalle ne-
cessità personali e dal momento vissuto. Con
ciò non vogliamo riscattare il portatore
d’handicap e così rispondere al nostro biso-
gno di emergere da una cultura che comun-
que sta facendo passi da gigante in materia;
la nostra intenzione è tecnico-operativa: tra-
sformare la visione della persona significa
considerarla diversamente e così relazionarci
con essa in maniera diversa. Questo, secondo
noi, ingenera un dinamismo virtuoso nel pro-
cesso della relazione di cura, poiché l’essere
interessati all’altro rende la relazione
terapeutica di per sé, facendo vivere all’altro
l’esperienza di “essere interessante”.13

Per fugare un possibile equivoco, non si dice
qui  che la diversità è bella in quanto tale e
dunque che la sofferenza connessa è illusoria
o sentita solo da chi non ha un’alternativa nel
proprio modo di vedere. Lavorando infatti
con persone particolarmente fragili e soste-
nendo anche le famiglie nel percorso di inse-
rimento del proprio caro (anche quando l’età
non è particolarmente ovvero situazioni
multiproblematiche ad elevata intensità) non
sono dimentico della fatica e della criticità di
queste situazioni; il vissuto che viene sovente
condiviso è sempre molto forte: impotenza,
senso di colpa, rabbia o rassegnazione, ab-
bandono, esclusione, interruzione del proprio
progetto esistenziale, trasformazione del rap-
porto di coppia, e altro ancora.

Non si può, però, considerare come irrile-
vante il nostro modo di concepire la fragilità,
la nostra visione del mondo e dell’uomo in-
somma, l’antropologia cui facciamo riferimen-
to. Per fare un esempio: fin che scrivo danno
alla radio la notizia che a Nuova Dheli, in India,
è nata una bambina con due facce; il cronista
racconta che viene gia venerata come la
reincarnazione della dea Ganesh.

Cosa voglio dire: non credo che la bambina
si possa dire perciò  fortunata, ma potrebbe
risultare per lei propizio il contesto socio-cultu-
rale nonché religioso del suo paese, nel senso
che al tempo dell’antropologia ariana nazista
sicuramente le sue sorti sarebbero state diver-
se sin da subito.

D’altronde se non esistesse la fragilità non
esisterebbero le università che studiano modi
d’intervento per la crescita; non ci sarebbero
la professione di operatore e di educatore.
Dobbiamo necessariamente convenire che:
“È per inadeguatezza che incontriamo l’altro.
È attraverso l’impensabile che l’educazione si



APPUNTI 1779LUGLIO-AGOSTO  2008

fa.”14

Prendendo a prestito le parole che seguono
da un altro ambito pedagogico, anche per-
ché le problematiche qui trattate sono tra-
sversali ad ogni forma di relazione educativa
in generale, si può evitare un errore di fondo
sempre in agguato nelle pratiche educative.

“Troppo spesso un certo tipo di lavoro
(educativo) fa presa solo su una progettualità
che si traduce (…) in una terminologia scienti-
fica aggiornata, ma manca quel che conta
davvero: un gesto, una forma di attenzione
posta in atto per riceverlo, le parole che si sono
usate, gli oggetti, le voci dei partecipanti, lo
sguardo di chi ha preso quelle immagini… C’è
quasi un voler trovare, un voler giustificare il
proprio lavoro che, come nel caso della de-
vozione eccessiva, fa sì che si diventi dipen-
denti dall’oggetto del proprio sforzo. Si insinua
così nelle azioni che si compiono una sorta di
controproduttività che fa sì che gli sforzi com-
piuti producano risultati contrari a quelli pro-
posti.” 15

Anche questo equivoco è sostanzialmente
dovuto ad una cecità rispetto alla contropar-
te nel rapporto reciproco che avviene in rela-
zione. È questo appunto il focus del discorso:
non dimenticare l’altro nel nostro incontrarlo e
non rischiare di vedere solo ciò che abbiamo
in testa quando siamo in contatto con la fragi-
lità di una persona che, dunque, ci conviene
pensare come caratterizzata da un bisogno
relazionale di base, ancor prima che
educativo;  concezione, quest’ ultima ,  che
presume la responsabilità da parte nostra di
colmare la mancanza o cambiare la modali-
tà poiché disfunzionale.

Lo stesso autore di cui sopra, parafrasando
Proust, ci ricorda che “non è importante solo
cosa si dice, ma come lo si dice.”16

La Psicoterapia della Gestalt, prospettiva
ermeneutica di riferimento in questa proposta
per guardare il fenomeno della disabilità, risul-
ta particolarmente utile in quanto paradigma
relazionale nella propria  essenza, centrato
sulla dimensione processuale dell’essere e
perciò concentrato fondamentalmente sul
come della relazione anziché sul perché e
dunque sul giudizio discriminante conseguen-
te.

LA RELAZIONE COME ELEMENTO COSTITUTIVO DELLA

PSICHE

Per la psicoterapia della Gestalt, in linea con
le moderne teorie psicodinamiche della per-
sonalità (cfr. Stern) e anche con i modelli delle

neuroscienze (cfr. Damasio), la relazione è
l’elemento costitutivo della psiche, “l’indispen-
sabile alimento di cui si nutre la nostra vita
mentale”17

Considerando che “da questa relazione e
dalla sua qualità dipende la nostra
maturazione, la nostra salute mentale, in defi-
nitiva la nostra felicità o la nostra disperazio-
ne”18, risulta oltremodo indispensabile una
cultura di tale dimensione dell’essere e, in
particolar modo, ciò vale ancor più per coloro
che si occupano di relazioni d’aiuto o di cura.

Per chi è impegnato nella relazione di cura,
al cosiddetto “saper fare” si aggiungono qua-
lità inerenti il “saper essere”, che di fatto sem-
bra essere l’elemento essenziale, la base dalla
quale poter partire per una relazione di cresci-
ta reciproca (operatore-utente, operatore-
operatore, operatore-familiare).

“L’esperienza dell’incertezza e dell’insicu-
rezza, il rischio insopportabile dello scacco,
costituiscono una sorta di messa in crisi radica-
le dell’Io narcisista, facendone fallire in modo
salutare le illusorie presunzioni autarchiche e
rendendolo finalmente disponibile all’altro”.19

Nella borsa degli attrezzi dell’operatore,
dunque, oltre a strumenti tecnici, vi è bisogno
di una maturità personale che permetta la
gestione di sottili e delicate sfumature dell’es-
sere con l’altro.

Questa complessità , “può essere colta nella
sua integrale compiutezza soltanto se viene
concepita come dimensione-terza, come re-
altà distinta, luogo elettivo della crescita, del-
l’assimilazione, dell’adattamento creativo,
dell’incontro col diverso, con l’estraneo e del
suo riconoscimento (…).

… un tale modo di intendere la relazione (…)
in particolare compare con molta evidenza
(…) nel concetto di contatto elaborato da
Perls e dalla psicoterapia della Gestalt. In que-
sta prospettiva ogni individuo (organismo) sus-
siste in virtù della continua appropriazione di
elementi nuovi, offerti dal contesto sociale e
naturale (ambiente). Soltanto assimilando,
cioè rendendo simile il non-simile, l’organismo
individuale vive e  cresce.

La relazione (il contatto) organismo-ambien-
te è, fin dalla nascita, il luogo e l’origine di ogni
evento psichico. La vita mentale, alla luce di
tale concezione, non prorompe dall’interno,
come espressione di oscuri dinamismi
intrapsichici, né dall’esterno, come reazione a
specifici stimoli ambientali, ma nasce
dall’interazione costante tra l’organismo e il
suo ambiente.”20



APPUNTI 17710LUGLIO-AGOSTO  2008

Il concetto di confine di contatto, teorizzato
da questo approccio psicoterapico, permet-
te di concretizzare la relazione e di lavorare su
di essa per promuovere la crescita reciproca
che per quanto ci riguarda può avvenire tra
utente e operatore, tra colleghi, con i familiari,
a tutti i livelli insomma.

“Il contatto, in generale, è la crescita dell’or-
ganismo. (…)

Chiamiamo sé il complesso sistema di con-
tatti necessario per l’adattamento in un cam-
po difficile. Si può considerare che il sé si trovi
sulla linea di demarcazione dell’organismo,
ma la linea di demarcazione stessa non è
isolata dall’ambiente; essa è in contatto con
l’ambiente; appartiene a entrambi, all’orga-
nismo e all’ambiente. Il contatto consiste nel
toccare, nel toccare qualcosa. Non si deve
pensare al sé come a un’istituzione fissa; esso
esiste ogniqualvolta e dovunque vi sia nei fatti
un’interazione sulla linea di demarcazione.
Per parafrasare Aristotele: quando il pollice
viene pizzicato, il sé esiste nel pollice che duo-
le”.21

CONCLUSIONI

 A livello sociale tutto ciò questo comporta
una svolta, una rivoluzione, nel senso che con-
siderare la persona disabile come portatrice
di bisogni relazionali speciali ci avvicina ad
una possibilità unica: quella di sfruttare la pre-
ziosità del dono che ci viene offerto nella

relazione con l’altro, recuperando le qualità
che contraddistinguono la persona quando
lo stato di benessere è integrale, la creatività
relazionale. Dalle parole dei due direttori della
scuola italiana di Psicoterapia della Gestalt,
l’istituto H.C.C., Human Comunication Center,
ben si evincono l’importanza e
l’imprescindibilità di tale concezione. “Di fron-
te all’irrazionale, a ciò che non possiamo ri-
condurre sotto il nostro controllo attraverso la
razionalità, siamo tentati di reagire fuggendo
o negando il diritto di cittadinanza (nella polis
e nella mente). Una città che emargina l’irra-
zionale e tutto ciò che non riesce ad omologa-
re, espelle i germi del cambiamento e del
futuro ed è destinata a finire nello squallore o
nell’autodistruzione. Una mente che nega ciò
che non comprende smarrisce la chiave della
creatività. Si può affermare serenamente che
spesso c’è una sorta di ruvidità o di appiatti-
mento (mentale o affettivo) in chi (…) progres-
sivamente elimina dalla sua vita ogni elemen-
to di incomprensibilità e di irrazionalità.”
(Salonia, 2001). Un’idea cara alla psicoterapia
della Gestalt fin dalle sue origini è appunto la
ricchezza del contributo portato dalle mino-
ranze, da quella parte del gruppo che resta
silenziosa non per scelta ma perché tale è la
condizione imposta dai processi di
normalizzazione della società. (…) questi pic-
coli mondi sono per noi preziosi scrigni che
contengono una bellezza tutta da costruire

La posizione subalterna della presenza femminile nei servizi

Le qualità dei rapporti di cura, innate o apprese per effetto di una trasmissione matrilineare,
sono attente ai rapporti, alle risposte da dare alla domanda di benessere. Questo
patrimonio, che le donne trasferiscono  nel lavoro professionale è spesso considerato, dalle
operatrici stesse, in modo autosvalutativo; sicché, in ambito professionale, anche se oltre
i due terzi di chi lavora nei servizi tradizionalmente femminili (l’educazione, l’assistenza, la
sanità) sono donne, la posizione subalterna della presenza femminile nelle istituzioni è
rimasta nella tradizionale invisibilità. Le infermiere, le ostetriche, le assistenti sociali (e persino
le suore, quando siano presenti nelle strutture ospedaliere) sembrano assumere spesso,
nella loro professionalità, modi neutri e impersonali, quasi che fossero quegli stili dedotti
dall’agire scientifico a cancellare il “retaggio ”del maternale e della gratuità. Non a caso
le professioni di aiuto presentano scarso riconoscimento sociale; non sono riconosciute
come lavoro “produttivo”, appaiono piuttosto come il risultato di un “naturale” istinto
femminile espresso nelle attività “invisibili” e gratuite (curare, educare, aiutare, sostenere
i soggetti deboli).

Vanna Iori, Il lavoro di cura tra razionalità e affettività, in, AA.VV., L’etica della cura, Angeli
2008



APPUNTI 17711LUGLIO-AGOSTO  2008

Note

1 “… la storia della pedagogia è la storia degli ideali umani delle diverse epoche storiche”, Dizionario di Filosofia, Rizzoli  ’81.

2 “Il processo educativo affida la sua scientificità da un lato alle conoscenze psicologiche a cui fa riferimento e dall’altro,
come tecnica dell’istruzione, alle metodologie di progettazione e di controllo che via via elabora e sperimenta.
Naturalmente il riferimento ai diversi ambiti del sapere psicologico decide la diversa accentuazione dell’impostazione
educativa con conseguente variazione di metodo e di programmi che risentono, ovviamente,del diverso orientamento
teorico a partire dal quale sono stati promossi”. Dizionario di Psicologia, Le Garzantine. Garzanti 2003.

3 D. Ianes, F. Celi e S. Cramerotti, Il Piano educativo individuale. Progetto di vita, Erickson, 2006

4 Ivi., pp. 16.

5 Ivi., pp. 593.

6 Vedi teorie evolutive di C. Trevarthen o D. Stern.

7 Cfr. M. Buber, Il principio dialogico, Di Comunità, 1959; G. Milan, Educare all’incontro, Città Nuova, Roma 2000.

8 G. Milan, Disagio giovanile e strategie educative,  Città Nuova,  2005.

9 A. Canevaro, Le competenze non vivono sole, contributo al seminario studio di Bottega del Possibile, Torre Pellice novembre
2007, disponibile in atti del convegno.

10Cfr. G. S. Bernstein e J. A. Halaszyn, Io, operatore sociale, Erickson, 1993, per una  rassegna di argomenti abitualmente trattati
dagli operatori.

11Sul valore della creatività insito nella relazione cfr. J. Zinker, Processi creativi in Psicoterapia della Gestalt,  Angeli, 2002.

12A. Canevaro, articolo citato.

13Cfr. E. Poster, Ogni vita merita un romanzo, Astrolabio, 1988.

14P. Perticari, L’educazione impensabile, Elèuthera 2007.

15P. Perticari, Attesi imprevisti, Bollati Boringheri, 1996.

16P. Perticari, Pedagogia critica della prassi comunicativa e cognitiva, Cleub,  2004..

17Ibidem, p. 9

18Ibidem, p. 9.

19Ibidem, p. 33

20Ibidem, pp. 106-107.

21Perls, Hefferline, Goodman, op. cit. pp. 180.

Bibliografia

- A. Canevaro, “Le competenze non vivono sole”, contributo al seminario studio di
Bottega del Possibile, Torre Pellice novembre 2007, disponibile in atti del convegno

- G. S. Bernstein e J. A. Halaszyn, Io, operatore sociale, Erickson 1993
- M. Buber, Il principio dialogico, Di Comunità 1959
- Cavaleri, La profondità della superficie, Angeli 2003
- Cavaleri, Vivere con l’altro, per una cultura della relazione, Città Nuova 2007
- D. Ianes, F. Celi e S. Cramerotti, Il Piano educativo individuale. Progetto di vita, Erickson,

2006
- G.Milan, Educare all’incontro, Città Nuova 2000
- G. Milan, Disagio giovanile e strategie educative, Città Nuova  2005
- M. Spagnolo Lobb, a cura di, Psicoterapia della Gestalt. Ermeneutica e Clinica, Angeli

2001
- F. Perls-R. F. Hefferline-P. Goodman, Teorie e Pratica della Terapia della Gestalt, Astrolabio,

Roma 1997
- P. Perticari, Attesi imprevisti, Ed. Bollati Boringheri, 1996
- P. Perticari, Pedagogia critica della prassi comunicativa e cognitiva, Cleub 2004
- P. Perticari, L’educazione impensabile, Elèuthera 2007.
- E. Poster, Ogni vita merita un romanzo, Astrolabio 1988
- J. Zinker, Processi creativi in Psicoterapia della Gestalt, Angeli, 2002

nella sua dimensione interpersonale. E nel
percorrere l’esperienza maieutica di una gra-
zia che avviene nella relazione, anche noi
restiamo benedetti da questa
grazia.”(Spagnuolo Lobb, 2001).

Ci auguriamo di aver contribuito allo studio

e alla ricerca di modalità sempre più creative
nella relazione con la persona, e speriamo
che la dicitura “persona con bisogni relazionali
speciali” possa ispirare chi si trovi a vivere
l’opportunità di crescere con questa realtà.


