
APPUNTI 1861GENNAIO-FEBBRAIO 2010

L’ETICA DELLA CURA NELLE

PRATICHE DEL LAVORO SOCIALE

VANNA IORI

DOCENTE DI PEDAGOGIA GENERALE, UNIVERSITÀ CATTOLICA, MILANO

Le riflessioni proposte rivestono
una rilevanza speciale per una
nuova cultura dei diritti di
cittadinanza dei soggetti deboli,
di coloro che sembrano avere
meno opportunità, come gli
anziani, i malati, i disabili. In tal
modo il diritto alla cura diventa
diritto di cittadinanza, in senso
sociale e politico. Un diritto da
difendere oggi più che mai,
politicamente e socialmente

“E N’EBBE COMPASSIONE”
La cura appartiene all’esperienza umana

fin dalla nascita. Heidegger, in Essere e Tem-
po, riprende il noto mito di Igino dove si rac-
conta che Cura dà forma al fango argilloso e
gli conferisce dignità umana. Alla disputa sul
nome, Saturno così sentenzia: “Tu Giove, che
hai dato lo spirito, al momento della morte,
riceverai lo spirito; tu Terra, che hai dato il
corpo, riceverai il corpo. Ma poiché fu Cura
che, per prima diede forma a questo essere,
finché esso vive, lo possieda Cura!”. Nessun
soggetto umano può essere privato del diritto
alla cura, finché  vive. La cura è uno dei temi
importanti del pensiero fenomenologico-esi-
stenziale. Secondo Heidegger essa è la mo-
dalità dell’Esserci (Dasein) perché il nostro es-
sere al mondo è sempre un Mit-Dasein, cioè un
“con-esserci”; e questo “con” è il primo tratto
che origina la cura, dove l’essere-con l’altro si
qualifica come un essere-per l’altro. L’essere
insieme ad un’altra persona nella relazione
d’aiuto è contraddistinto dall’aver cura
(Fürsorge) in quanto “essere l’uno per l’altro” è
assai diverso  dal “prendersi cura incurante”
(Besorgen) che tratta gli altri come cose e
conduce a quell’indifferenza indicata da
Heidegger nei modi di “esser-«l’un con l’altro»
senza esser per nulla toccati dall’altro”.
(Heidegger, 1970, p. 39)

L’aver cura, il prendersi a cuore, la dedizio-
ne, la premura, l’I care, la sollecitudine sono
l’esatto contrario del disinteresse e della pietà.
Narra Omero che, mentre infuria la battaglia
senza scampo per le sorti degli Achei, Nestore
suggerisce a Patroclo di indossare le armi di
Achille per ingannare i Troiani. Ma proprio
mentre Patroclo sta correndo disperato da
Achille per proporgli questo estremo suggeri-
mento, incontra sulla spiaggia Euripilo che,
ferito alla coscia, arranca uscendo dalla bat-

taglia. Patroclo, scrive Omero nel Libro XI
dell’Iliade, “lo vide e n’ebbe pietà”; da questo
sentimento di compassione scaturisce la deci-
sione di prendersi cura di lui: “non lascerò te,
così sofferente”. Patroclo gli cinge il petto, lo
trascina alla sua tenda, lo adagia sulle pelli, gli
estrae la freccia e gli deterge la ferita, cospar-
gendola di una radice che allevia il dolore.

Con incredibile analogia si trovano le me-
desime parole nella parabola del Vangelo di
Luca in cui il Samaritano si prende cura di un
malcapitato lasciato mezzo morto dai brigan-
ti: “passandogli accanto lo vide e n’ebbe
compassione. Gli si fece vicino, gli fasciò le
ferite, versandovi olio e vino; poi, caricatolo
sopra il suo giumento, lo portò a una locanda
e si prese cura di lui.” (Luca 10, 25-37).

Entrambi i racconti sottolineano che il vede-
re (“lo vide”) e il provare compassione sono
inseparabili, rappresentando l’elemento fon-
damentale per la decisione di prendersi cura
di chi è sofferente.  Lo sguardo è il fondamento
primo della cura. Chi non ha occhi per vedere
non ha cuore per provare quella compassio-
ne che apre alla cura. Ma chi non ha sviluppa-
to l’attitudine alla compassione non sa vede-
re. L’aver compassione (splanchnizomai) indi-
ca una com-mozione che “esprime un’espe-
rienza affettiva in cui vedere e sentire sono un
tutt’uno: si tratta di un vedere che non può
restare estraneo, ma anzi mette in grado di dis-
allontanare l’altro per «farsi prossimo». Non si
tratta tanto di vedere e poi sentire qualcosa a
riguardo, quanto piuttosto di un sentire che
rende capaci di “vedere” davvero.” (Bruzzone,
p.48)

Chi non si lascia interpellare dall’inquietudi-
ne verso la chiamata dell’altro, non si prende
cura di lui perché in realtà non lo vede; getta
uno sguardo indifferente o distratto che espri-
me l’in-curanza e “passa oltre”, come nella



APPUNTI 1862GENNAIO-FEBBRAIO 2010

parabola del Samaritano: prima di lui erano
passati un sacerdote e un levita che però
avevano proseguito la loro strada, senza cu-
rarsi di quella persona ridotta in fin di vita, cioè
senza assumere la responsabilità di ciò che
avevano veduto.

 L’ETICA DELLO SGUARDO NELLE RELAZIONI DI CURA

L’etica dello sguardo è necessaria per assu-
mere la responsabilità del veduto facendosi
carico di una risposta. L’esercizio della respon-
sabilità è una diretta conseguenza dell’attitu-
dine al vedere, poiché il termine deriva da
respondeo, rispondo, ovvero decido di la-
sciarmi interpellare dalla chiamata dell’altro
e di cercare una risposta attiva di fronte “al-
l’appello che viene dall’Altro per richiamarmi
alla mia responsabilità” (Lévinas,  1980, p. 218).
Lo sguardo che “vede”, al contrario della
frettolosa superficialità e dei meschini egoismi
che sembrano dominare il nostro tempo, è

uno sguardo che “si accorge” (anche qui
l’etimologia è importante: ad cor regere, diri-
gersi verso il cuore) e si sente chiamato in
causa, si lascia mettere in questione dal volto
dell’altro. L’Altro è una chiamata che mi obbli-
ga ad uscire dall’indifferenza. La responsabili-
tà presuppone un rapporto in cui decidere di
assumere l’impegno di una risposta. Il legame
tra responsabilità e decisione è delineato con
chiarezza in Dietrich Bonhoeffer che afferma:
“Nel momento in cui si trova interpellata, la
persona si trova nella posizione di responsabi-
lità o, altrimenti detto, di decisione.”
(Bonhoeffer, 1995, p.27)

Etica dello sguardo, etica della responsabi-
lità, etica della cura sono quindi dimensioni
strettamente correlate. La cura è
costitutivamente relazionale e, secondo
l’espressione di Carol Gilligan, “unisce cuore e
pensiero” dando origine a “un’etica della cura
responsabile” in quanto privilegia il legame tra

Quale natura

Oggi il problema del morire è più complicato. In primo luogo perché se è vero che tendiamo a
rimuovere la morte della nostra vita, relegandola negli ospedali, è vero anche che la morte che
ci raggiunge attraverso le notizie si insinua nel nostro quotidiano, in una forma di assuefazione
assopita. Questo fa sì che abbiamo sviluppato una sorta di atteggiamento anestetico nei
confronti della morte, senza rimuoverla del tutto: è qualcosa che giace al fondo di noi, come una
nota oscura che accompagna le nostre giornate. Ma poi, in taluni casi almeno, è diventato più
difficile morire, per il fatto che gli strumenti della tecnica ci danno la possibilità di prolungare
l’esistenza biologica al di là di ogni aspettativa rispetto a dieci, venti anni fa, ma anche al di là di
ogni umana sopportazione, al di là di ogni considerazione dignitosa dell’esistenza. Perché, allora,
impedire lo spegnimento di una vita ormai esaurita in tutte le sue funzioni - non più parole, non più
relazioni, non più piaceri, e nemmeno, talvolta, dolori? Che senso ha mantenerla solo nella
sofferenza? O nell’assenza di ogni sentire scandito solo dai bip delle macchine? Che senso ha,
soprattutto, se la persona in questione, non hai mai voluto questo? E’ singolare che si assuma il
“diritto naturale” come centro e norma di orientamento per tutte le esistenze, vada poi contro
ogni ragionevole “naturalità” dell’esistenza umana, e, nel caso della “morte in vita”, propenda
per un’esistenza del tutto artificiale. E’ singolare che chi parla della vita come “dono di Dio”, e che
dunque non è legittimo rifiutare, poi intenda questo dono come una imposizione forzata di uomini
su altri uomini, visto che senza l’intervento pesante dell’artificio tecnico - alimentazione artificiale,
battito cardiaco artificiale - sarebbe già intervenuta la morte decretata, eventualmente, da Dio.
E’ singolare, soprattutto, che in nome di una “astrazione” del concetto di vita - poiché a quel
punto non si tratta di vita umana pulsante, anche se nella estrema debolezza, ma di una “non-
vita” fredda e spenta come un pianeta artificiale ormai perduto nello spazio - non si abbia più
cura della persona umana, intesa della sua razionalità, nella sua palpitante concretezza, ma solo
della sua vuota crisalide. Ecco perché, allora, è necessario passare a una nuova visione
antropologica, che tenga in conto l’esistenza umana non solo come mera sopravvivenza di
cellule, ma come quel singolare impasto di materia vivente, biologica e morale insieme, ma
animata almeno da una scintilla di spirito.

Gabriella Caramore, La fatica della luce, Morcelliana 2008, p. 168-9.



APPUNTI 1863GENNAIO-FEBBRAIO 2010

i rapporti interumani; pertanto “l’etica della
responsabilità poggia su una comprensione
che fa nascere la compassione e la cura”.
(Gilligan, 1987, p.p. 166 e 175)

Saper vedere significa andare oltre le infor-
mazioni quantificanti del pensiero calcolante
(rechnende Denken) rivolto unicamente al
produrre, al computare e al misurare
(Heidegger, 1979, 50-51). Questo  pensiero
parla per numeri e operazioni che “costringo-
no” la realtà entro le regole pre-viste, perden-
do così tutto ciò che è gratuito, che esula dal
calcolo, che non “produce” merci da scam-
biare. Il pensiero dell’utile ha progressivamen-
te occultato, nella società dell’efficienza e
della razionalità strumentale, l’etica della re-
sponsabilità come capacità di sentire e di cor-
rispondere.

La prospettiva fenomenologica ci offre una
categoria molto importante, l’epochè, che ci
consente di mettere tra parentesi i preconcet-
ti, di guardare la realtà sottraendola alla pol-
vere dell’ovvietà, al velo dell’indifferenza in-
curante, e di guardarla come appare, veden-
dola “come per la prima volta” (De Monticelli,
2003, pp. 29-35), sempre nuova e sempre da
scoprire.

Se anteponiamo allo sguardo autentico tut-
to il nostro sistema informativo, si offusca la
capacità di vedere l’altro per quello che real-
mente è, i suoi bisogni e le sue ricchezze. Con
gli automatismi delle nostre pre-interpretazio-
ni noi conosciamo l’altro e lo giudichiamo in
base ai nostri schemi mentali, a quello che
crediamo che egli sia “prima” ancora di riusci-
re a vederlo veramente. In questo modo non
si incontra più la persona vera, “in carne ed
ossa” (Husserl, 1981, vol. I,  p. 305), ma un dato,
un personaggio evanescente di cui si deve
sapere, a seconda dei casi, una diagnosi da
cartella clinica, un “requisito” per usufruire di
un determinato servizio o prestazione, il risulta-
to di una verifica oggettiva. La sua unicità di
persona è perduta. Non si realizzano davvero
incontri, perché non c’è nessuno da “incon-
trare”, nulla da conoscere o da vedere: tutto
è già nelle informazioni che parlano al posto
delle variegate biografie personali.

Saper vedere significa superare la barriera
dell’ovvietà e del pre-compreso attraverso le
classificazioni rassicuranti dei nostri schemi
mentali, dei  pregiudizi, dei luoghi comuni, per
diventare capaci di accettare l’incertezza, il
cambiamento, il rischio. Questo significa “la-
sciarsi interpellare dai bisogni vecchi e nuovi,
materiali e immateriali; dare ascolto ai deside-

ri «in-editi, in-dicibili, in-auditi»; ricercare i luoghi
di frontiera, dove abitano gli ultimi; accogliere
il grido delle povertà silenziose, della caduta
di senso e di smembramento dei significati;
rivedere i confini della vicinanza e della lonta-
nanza; rivisitare i propri paradigmi di giudizio;
smascherare pre-comprensioni e pregiudizi;
alla ricerca delle dimensioni dimenticate, ri-
mosse, cancellate, del vivere quotidiano”.
(Mozzanica, 1998, p. 202)

L’EPOCHÈ  COME STRUMENTO METODOLOGICO

Per un’etica della cura e  della responsabi-
lità occorre riappropriarsi di questo modo di
guardare il mondo con gli occhi spalancati di
un bambino. Lo sguardo che sa fare epochè
si traduce quindi nella capacità di vedere
sempre di nuovo, di leggere, ascoltare, nomi-
nare le sofferenze. Filosofa e mistica, Edith
Stein, assistente di Husserl con cui discusse la
tesi di dottorato sull’Einfühlung (entropatia o
empatia), affronta il nodo decisivo del vedere
fenomenologico che non fa riferimento solo
allo sguardo esplicativo della ragione, ma ad
uno sguardo di senso davanti al dispiegarsi
della realtà: lo sguardo del fenomenologo ha
“occhi spalancati, guarda il mondo in manie-
ra «disinteressata»” (Stein 1998, p. 37).

Lo sguardo fenomenologico è dunque l’esat-
to opposto di quello fondato sul calcolo e sulla
manipolazione, poiché conserva la modalità
dello stupore verso ciò che l’incontro può
rivelare, anche sorpren­dente, diversamente
dal già saputo e dato per scontato. È superfluo
precisare che si intende qui la fenomenologia
in senso aperto, non come rigida scuola di
pensiero circoscritta a Husserl e ai suoi diretti
allievi (anche se credo che proprio da questi
si possano attingere le sollecitazioni più signifi-
cative) bensì come vasto movimento che
comprende i suoi sviluppi successivi.

Questa apertura all’imprevedibile, nella
conoscenza dei reali bisogni dell’altro, diven-
ta un vero e proprio strumento metodolo­gico
per il lavoro sociale, educativo, sanitario, in
quanto coglie la realtà nei suoi aspetti origina-
li,  laddove  le consuetudini mentali non vedo-
no. L’epoché è quindi una competenza pro-
fessionale decisiva nel lavoro di cura in quan-
to antidoto alla routine e all’esperienza del
déjà vu. Rinnovando il proprio sguardo è pos-
sibile rimanere aperti ad incontrare chiunque
esprima il suo disagio e quindi a saper modifi-
care anche le risposte, a saper uscire dalla
tranquillizzante opacità dell’abitudine, dai



APPUNTI 1864GENNAIO-FEBBRAIO 2010

gesti assodati e stereotipati, dagli schemi di
comportamento consolidati.

Per cogliere il senso profondamente opera-
tivo di queste affermazioni possiamo vedere,
a titolo esemplificativo, la differenza tra il co-
noscere un ragazzo disabile attraverso la lettu-
ra della sua diagnosi funzionale (che lo de-
finisce e lo limita, anche nelle aspettative,
all’interno di categorie manualistiche) e il co-
noscerlo in prima persona. Se leggiamo la
diagnosi funzionale (un ragazzo affetto da
grave autismo, prodotta da una Unità Opera-
tiva di Neuropsichiatria di una Azienda Usl)
troviamo queste parole: “gravissimo deficit
della comunicazione verbale e non verbale: il
linguaggio è limitato alla produzione di canti-
lene e suoni gutturali, spesso stereotipati, privi
di valore semantico; la comprensione è di
difficile valutazione. Fortemente compromes-
sa anche l’intenzionalità comunicativa  o
mimico-gestuale. Comunicazione assente.” La
conclusione lapidaria suona come un epitaffio:
impossibile comunicare. Non c’è alcun margi-
ne di progetto educativo-esistenziale. Questa
diagnosi che sancisce “comunicazione as-
sente” è come una porta chiusa in faccia al
lasciarsi interpellare da altri aspetti della co-

municazione, ad ascoltare ciò che il pensiero
calcolante ha “misurato”. Se ci si fida o affida
unicamente a ciò che vede la diagnosi (pure
necessaria) si perdono molte informazioni utili
e non si giunge a scoprire che il ragazzo comu-
nica attraverso altre modalità, appena per-
cettibili: la forza o la delicatezza con cui strin-
ge le mani, la temperatura delle mani, l’umidi-
tà delle mani e altri segnali che lo sguardo
“diagnostico-oggettivante” non sa cogliere.
Attraverso la lettura degli stati corporei (emo-
zioni vere e proprie) è possibile comprendere,
almeno in parte, uno stato d’animo. Ed è una
comprensione che nasce quando si è capaci
di andare oltre (ma non ignorarle!) le cartelle
cliniche per cercare la persona.

Queste brevi riflessioni sulle pratiche del la-
voro di cura stanno ad indicare che la
fenomenologia non è solamente astrazione
filosofica, pura speculazione, ma che può
sostanziare la formazione iniziale e continua
degli operatori, contribuendo ad allenare uno
sguardo che orienta un metodo di lavoro e
ispira le pratiche professionali. Non solo. Lo
sguardo fenomenologico non può che anda-
re nella direzione di un impegno (engagement)
politico-sociale che, tramite il recupero della

Novità editoriale

AA.VV., I dimenticati. Politiche e servizi  per i soggetti deboli nelle Marche,  Castelplanio
2010, p. 112, euro 11.50.

Il volontariato in Italia, mano mano che si è sviluppato, oltre al ruolo di anticipazione di risposte a
bisogni emergenti e di integrazione dei servizi esistenti sia pubblici che privati, è andato assumendo
anche un ruolo politico di stimolazione delle politiche sociali, di controllo di base delle istituzioni e di
tutela dei diritti dei cittadini nei servizi sociali. Questa pubblicazione è un esempio di questo
volontariato di advocacy. Lo studio presenta una puntuale analisi critica della programmazione
sociale della Regione Marche, e con metodo preciso e documentato mette in evidenza le lacune
della programmazione regionale. Un testo utile ai pubblici amministratori onesti, che possono
mancare ai loro doveri anche per impreparazione e non sufficiente competenza; può essere utile
agli operatori sociali per far rispettare, per quanto sta in loro, i diritti degli utenti; può essere utile ai
sindacati, che non devono tutelare solo i diritti degli operatori, ma anche dei cittadini; è utile a tutti
per valutare in modo oggettivo l’operato dei propri amministratori, che scelgono con il loro voto
(dalla prefazione di Giovanni Nervo).

Offerta speciale. Il presente volume viene offerto insieme a:
- Quelli che non contano. Soggetti deboli e politiche sociali nelle Marche, 2007, p. 112, Euro 11.00
- I soggetti deboli nelle politiche sociali della regione Marche”, 2003, p. 112, Euro 9.00.
al prezzo speciale di 15.00 euro (spese di spedizione incluse)

Per ricevere il volume: Gruppo Solidarietà, Via Fornace 23, 60030 Moie di Maiolati (AN). Tel. e fax
0731.703327, e-mail: grusol@grusol.it  Per ordinare direttamente il volume versamento su ccp n.
10878601 intestato a: Gruppo Solidarietà,  60031 Castelplanio (AN).  www.grusol.it/pubblica.asp



APPUNTI 1865GENNAIO-FEBBRAIO 2010

soggettività e dei vissuti (Erlebnisse), e attra-
verso l’esercizio dell’epochè, si traduce in lot-
ta ai pregiudizi verso gli ultimi, in scelte e gesti
antidiscriminatori, sulla base di quella consa-
pevolezza che deriva dalla comune apparte-
nenza al mondo-della-vita (Lebenswelt), mon-
do di noi tutti e di ciascuno. (Husserl 1965, Parte
terza, sez. A) La fenomenologia consente di
mantenere continuamente aperta la
progettualità (trascendere la situazione) an-
che nelle circostanze apparentemente senza
speranza, invece di chiuderle nella cataloga-
zione mortificante che, considerandole come
“già viste”, rischia di non “vederle” più nella
loro unicità.

 IL SAPERE DELLA CURA SI COSTRUISCE

DALL’ESPERIENZA E GENERA UNO STILE DI LAVORO

Lo sguardo della responsabilità, secondo
una prospettiva fenomenologico-esistenzia-
le, si traduce in una trasformazione del lavoro
di cura, e ricade su cosa significa pensare,
progettare e fare lavoro sociale “in prima
linea”, trasformando i gesti degli operatori.

Il sapere dell’esperienza ha necessità di una
valorizzazione in quanto sapere “di prima
mano” che risiede nel “fare” e che può diven-
tare competenza professionale soltanto se
l’agire quotidiano viene sottoposto a momen-
ti di riflessione che lo traducano in consapevo-
lezze professionali. Per questo occorrono mo-
menti specifici di formazione che non siano
tanto ricalcati sul modello dell’esperto che
trasmette tecniche o saperi precostituiti, ela-
borati “altrove”, al di fuori della realtà in cui
opera, ma sul modello di una formazione ca-
pace di mettere in circolo altre consapevolez-
ze: le risorse di cui gli operatori sono padroni, la
ricchezza dell’esperienza umana e professio-
nale, la consapevolezza delle fragilità e dei
limiti, il bisogno di tempi di recupero per la
stanchezza che induce a rifugiarsi nella routine,
perdendo di vista il senso sempre nuovo del-
l’incontro con le diverse forme di criticità so-
ciale e umana.

 In questa prospettiva sarà possibile acquisi-
re/costruire un metodo con cui riuscire a fare
dell’esperienza una fonte di apprendimento,
ovvero “imparare a imparare dall’esperien-
za”. Sul piano metodologico occorre creare
un contesto in cui il sapere dell’esperienza
nasca non solo dal confronto su un caso, ma
dalla possibilità di dare voce a sé stessi (vissuti,
esperienze pregresse, competenze, fragilità,
risorse…) in relazione a quel caso. Si tratta, per
gli operatori, di aprire uno sguardo in duplice

direzione, secondo un procedimento circola-
re: dal “caso” a me e da me al “caso”.  Mentre
mi chiedo chi è l’altro, mi chiedo chi sono io
come operatore. Mentre mi chiedo qual è il
suo bisogno, mi chiedo qual è il senso del mio
lavoro. Mentre ripenso al mio fare penso an-
che ai miei pensieri e ai miei vissuti su quel
“fare”. E nel pensarli assieme agli altri costrui-
sco sapere condiviso che diventa stile di lavo-
ro.

Questo procedimento può rinnovare le pro-
cedure solitamente adottate nelle equipe di
lavoro, dove si discute del caso ponendo in
luce tutto quello che gli operatori sanno in
merito all’altro da sé, piuttosto che a quello
che sanno di sé-in-relazione. Adottando que-
ste procedute oggettivanti gli operatori infatti
non si rispecchiano nelle loro competenze,
non si fermano a riflettere sulle proprie moda-
lità di lavoro, su ciò che mettono in gioco, su
ciò di cui hanno bisogno. Il loro sapere non
diventa così sapere professionalmente utiliz-
zabile per farne occasione di crescita. La con-
seguenza è che si cercheranno le fonti della
formazione professionale “al di fuori” e mai
“all’interno” della propria esperienza.

Affinché possano essere davvero in grado di
farsi risorsa per gli altri, è infine necessario un
sostegno ai caregivers. Prendersi cura di chi
aiuta, e si sente sprovvisto di risorse e di energie
nelle relazioni professionali più coinvolgenti, è
indispensabile per mantenere aperta l’esigen-
za di senso. Ciò significa prevedere “punti
d’appoggio”, sostegni, spazi e tempi di
decantazione, e soprattutto luoghi di
condivisione e confronto dove condividere il
peso di stare dentro situazioni così spesso logo-
ranti

È urgente che la cultura del lavoro sociale
assuma una centralità sociale e politica, per
contribuire a rafforzarne l’autostima degli ope-
ratori della cura che si trovano a sostenere
relazioni nelle situazioni-limite dell’esistenza,
generalmente privi di sostegni e riconosci-
menti pubblici in questa loro funzione. È, anzi,
spesso fonte di svalutazione sociale il fatto di
occuparsi di aree marginali della società.
Questa condizione li assimila ai soggetti di cui
si occupano: operatori di basso profilo per
soggetti umani di basso profilo.

La funzione del gruppo di lavoro potrebbe/
dovrebbe essere anche quella di luogo dove
poter condividere le esperienze emotive (spes-
so molto intense), poiché viverle nella solitudi-
ne è deleterio. Coltivare la vita emotiva è
indispensabile per poter aiutare gli altri, per



APPUNTI 1866GENNAIO-FEBBRAIO 2010

farne strumento di lettura dell’esperienza, per
non cadere nel sapere catalogante, senza
sollevare lo sguardo sui vissuti e su ciò che si
potrebbe apprendere dall’esperienza vissu-
ta. Il lavoro dell’aver cura ha bisogno di
riflessività e saggezza, della capacità di ela-
borare pensieri in dialogo continuo con l’esi-
stenza. (Iori, 2009)

Alla luce della fenomenologia è possibile
affrontare i diversi temi del lavoro sociale, in
particolare quelli relativi al tipo di pensiero che
lo sottende: dalla difficile distanza (tra l’ecces-
so di coinvolgimento e la fuga nell’imperso-
nalità),  alla capacità di assumere il limite (tra
il delirio di onnipotenza e quello di impotenza
sconfinante nel burn-out). Le fragilità sociali e
personali dei cosiddetti “utenti” non sono mai
del tutto “altro” rispetto alle fragilità degli ope-
ratori (tutti ci troviamo, in diverse circostanze,
di qua e di là dalle scrivanie: prima o poi “gli
altri siamo noi”) ma sono sempre comunque
“altro” da noi (per cui occorre guardarsi dalle
tentazioni delle fusionalità pseudosalvifiche di
una malintesa empatia).

LA CURA COME ETICA PUBBLICA

Etica dello sguardo ed etica della responsa-
bilità sono quindi strettamente intrecciate al-
l’etica della cura. Ma la cura non è un fatto
privato. È un fatto pubblico e politico perché
la responsabilità, come capacità di corrispon-
dere al veduto, è risposta attiva di fronte al
sentirsi chiamati in causa dalla situazione del-
l’altro. La cura non è mai un principio astratto

o un atteggiamento emotivo, ma ha sempre
una dimensione pratica. Hannah Arendt,
allieva di Heidegger, sottolinea come lo sguar-
do, il vedere e anche l’udire siano decisivi per
la nostra responsabilità davanti al mondo e
alla storia. La filosofa denuncia la diffusa omis-
sione che si traduce in deresponsabilizzazione
e ci rende “complici” del male ogni volta che
qualcuno si sottrae alle proprie responsabilità.
(Arendt, 1989, p. 43)

Per una concezione della cura come etica
pubblica legata all’etica della responsabilità
occorre risalire all’etica weberiana, dei valori,
basata sui grandi principi generali. Max Weber
afferma che l’etica della responsabilità si pre-
occupa delle conseguenze e degli effetti del-
le proprie azioni, per risponderne alla società.
E dunque questa responsabilità è politica,
perché il politico deve rispondere sempre delle
conseguenze possibili delle sue azioni, riferite
alle concrete situazioni. (Weber, 2000)

Ma è soprattutto Hans Jonas che propone
un’etica della responsabilità secondo cui cia-
scuno si rende responsabile delle ricadute
delle proprie azioni. Questa tensione al futuro
(Jonas parla di “pensiero preventivo”) consi-
ste nel sorvegliare le azioni che si fanno tenen-
do conto delle conseguenze che possono
avere in futuro (Jonas, 1990, pp. 122 ss.).
Archetipo di coloro che esercitano responsa-
bilità sociale è il modello genitoriale della cura
poiché riguarda le conseguenze che le nostre
scelte avranno non solo nell’immediato ma
anche sulle generazioni future.

I veri obiettivi del Libro Bianco

Gli obiettivi della riforma possono essere riassunti in quattro semplici punti: - il superamento della
distinzione fra pubblico e privato, elemento fondamentale del “welfare delle opportunità”,
attraverso il ridimensionamento del pubblico e il riscatto del privato;  lo sviluppo di un sistema che
“stimoli la responsabilità del singolo”: è l’idea della persona protagonista della propria salute;  lo
“sviluppo di un sistema  a più pilastri”, con un pilastro a capitalizzazione reale anche nella sanità
e “nuove forme integrative di assistenza sanitaria e sociosanitaria”;  il riconoscimento del valore del
“dono e della solidarietà anche rafforzando gli strumenti di sostegno dello Stato” (quali agevolazioni
fiscali) in grado di promuovere le straordinarie potenzialità. Quattro punti che rilevano l’intenzione
di puntare a un sistema completamente nuovo: di fronte alla malattia, gli italiani dovranno quindi
imparare a potenziare le capacità individuali di risposta, sperare nella pratica della carità,
acquisire costose coperture assicurative integrative e smetterla di pensare che il servizio pubblico
sia in grado di fornire un parere più disinteressato del privato!

Nerina Dirindin, in, Il libro bianco sul nuovo welfare,  Politiche sanitarie, n. 3/2009.



APPUNTI 1867GENNAIO-FEBBRAIO 2010

Riferimenti bibliografici

• Arendt, H. Vita activa , Bompiani, Milano, 1989, p.43.

• Bonhoeffer, D., Opere, Edizione critica, vol. 6, Etica, Brescia, Queriniana, 1995.

• Bruzzone, D. , “Dare forma alla sensibilità: la via fenomenologica”, in V. Iori (ed.) (2009), Il
sapere dei sentimenti, cit.

• De Monticelli, R., L’ordine del cuore. Etica e teoria del sentire, Milano, Garzanti, 2003.

• Gilligan, C., Con voce di donna, Milano, Feltrinelli, 1987,p. 175 e 166.

• Heidegger, M., Essere e tempo, Milano, Mondadori  , 2006

• Heidegger, M.,  “Poscritto” a Che cos’è la metafisica?, Firenze, La Nuova Italia, 1979

• Husserl, E., La crisi delle scienze europee e la fenomenologia trascendentale, Il Saggiatore,
Milano, 1965.

• Husserl E. , Idee per una fenomenologia pura e per una filosofia fenomenologica, Einaudi,
Torino, 1981.

• Iori, V. (a cura di), Il sapere dei sentimenti, Milano, FrancoAngeli, 2009

• Iori ,V. (a cura di),  Quaderno della vita emotiva, Milano, FrancoAngeli, 2009

• Jonas, H., Il principio responsabilità. Un’etica per la civiltà tecnologica, Einaudi, Torino 1990

• Lévinas, E., Totalità e Infinito. Saggio sull’esteriorità, Milano, Jaca Book, 1980,

• Mozzanica ,C.M., Servizi alla persona. Un’organizzazione in-compiuta, Monti, Varese, 1998

• Stein, E., Introduzione alla filosofia, Roma, Città Nuova,1998, p. 37

• Weber, M., L’etica della responsabilità, Firenze,  La Nuova Italia, 2000

La cultura sociale dell’isolamento ha acuito
la separazione tra il mondo privato interno e
l’esterno pubblico. Le abitazioni sono diventa-
te riparo, tana, nascondiglio, e le famiglie,
sempre più trincerate nei loro appartamenti,
sono in definitiva imprigionate nella solitudine.
Forse è necessario ripensare criticamente al
concetto di privacy a cui la nostra cultura
attribuisce una valenza eccessivamente posi-
tiva in quanto espressione di “virtù” quali la
discrezione, la riservatezza, la non intromissio-
ne. La privacy non sempre è sinonimo di civiltà
e  “rispetto” degli altri. Anzi, spesso si trasforma
in pseudo-rispetto che cela in realtà la dis-
cura, la non-curanza, rischiando di sconfinare
nell’indifferenza e nel disinteresse, fino ad as-
sumere il carattere di egoismo, distacco e
rinuncia alle proprie responsabilità.

La cura come etica pubblico trasforma le
relazioni non meno che le policies, costruendo
le condizioni per rendere possibile “abitare”
servizi accoglienti; riduce i vissuti di estraneità,
di ostilità, di insicurezza. Se ogni soggetto è un
“essere-con” e “alterità-in-relazione” con gli

altri, i compiti di cura si coniugano attraverso
i modi dell’accogliere e dell’accompagnare.

 Queste riflessioni rivestono una rilevanza
speciale per una nuova cultura dei diritti di
cittadinanza dei soggetti deboli, di coloro che
sembrano avere meno opportunità, come gli
anziani, i malati, i disabili. In tal modo il diritto
alla cura diventa diritto di cittadinanza, in
senso sociale e politico. La prospettiva
fenomenologica può aiutare a trovare un
bandolo nell’attuale situazione di diffusa in-
certezza degli operatori sociali, in un momen-
to storico in cui l’idea stessa di welfare è erosa
da una perdita di significato che la relega ai
margini dell’attenzione politica. Il diritto alla
cura, indicato nelle prime righe attraverso il
mito di Igino, è quindi un diritto da difendere
oggi più che mai, politicamente e socialmen-
te. In una diffusione, per cerchi concentrici,
l’etica della cura si allarga e si traduce infine in
caring comunitario dove la cura del singolo
diventa cura delle sue relazioni, degli operato-
ri, del gruppo di lavoro, dei servizi, del conte-
sto, della progettualità etica.


