
VOLONTARIATO 
E ASSISTENZA 
SPIRITUALE IN 
CURE PALLIATIVE18



Testi a cura di

Guidalberto Bormolini, antropologo e tanatologo, presidente della 
Fondazione TuttoèVita, docente al Master “Death studies & the end of life for 
the intervention of support and the accompanying”
Mario Cagna, Assistente religioso Azienda Sociosanitaria Ligure 4, Asl4, 
Chiavari - Sacerdote, Direttore dell'ufficio diocesano di pastorale della 
salute, Diocesi di Chiavari
Laura Campanello, Filosofa Abof e pedagogista, Scuola Philo Milano (ex 
Villa dei Cedri Merate e Istituto Tumori Milano)
Claudio Ritossa, Medico palliativista, vicepresidente Fondazione Luce per 
la Vita
Sandro Spinsanti, Istituto Giano per le Medical Humanities, Roma

Si ringraziano per la revisione dei testi

Sonia Ambroset, associata SICP, Milano
Guido Miccinesi Dottorando di Ricerca in Medical Humanities presso l'Universi-
tà dell'Insubria (Varese), Assistente Spirituale formalmente riconosciuto dalla ASL, 
presso l'Hospice San Martino di Empoli, Firenze.



Ogni incontro di cura è 
un dialogo d’anima: 

un luogo dove 
la vita continua a fiorire.



PREFAZIONE

LA SPIRITUALITÀ NELLE CURE PALLIATIVE

ASSISTENZA SPIRITUALE: IL RUOLO DEL 
VOLONTARIO

Premessa

FORMAZIONE DEI VOLONTARI CHE SVOLGANO 
UN RUOLO DI ASSISTENZA SPIRITUALE

Premessa

Competenze
 A. Conoscenze di base
 B. Spiritualità personale
 C. Spiritualità interpersonale
 D. Cura spirituale: valutazione e pianificazione
 E. Cura spirituale: intervento e valutazione

LA SUPERVISIONE, L’INTERVISIONE, LA CURA DI SÉ

IL VOLONTARIO ALL’OPERA

Sapere

Saper fare

Saper essere

BIBLIOGRAFIA CONSIGLIATA

I TITOLI DELLA COLLANA PUNTO E VIRGOLA
 



Indice

PREFAZIONE

LA SPIRITUALITÀ NELLE CURE PALLIATIVE

ASSISTENZA SPIRITUALE: IL RUOLO DEL 
VOLONTARIO

Premessa

FORMAZIONE DEI VOLONTARI CHE SVOLGANO 
UN RUOLO DI ASSISTENZA SPIRITUALE

Premessa

Competenze
 A. Conoscenze di base
 B. Spiritualità personale
 C. Spiritualità interpersonale
 D. Cura spirituale: valutazione e pianificazione
 E. Cura spirituale: intervento e valutazione

LA SUPERVISIONE, L’INTERVISIONE, LA CURA DI SÉ

7

9

12

12

15

15

16
16
17
18
18
20

21

IL VOLONTARIO ALL’OPERA

Sapere

Saper fare

Saper essere

BIBLIOGRAFIA CONSIGLIATA

I TITOLI DELLA COLLANA PUNTO E VIRGOLA
 



PREFAZIONE

LA SPIRITUALITÀ NELLE CURE PALLIATIVE

ASSISTENZA SPIRITUALE: IL RUOLO DEL 
VOLONTARIO

Premessa

FORMAZIONE DEI VOLONTARI CHE SVOLGANO 
UN RUOLO DI ASSISTENZA SPIRITUALE

Premessa

Competenze
 A. Conoscenze di base
 B. Spiritualità personale
 C. Spiritualità interpersonale
 D. Cura spirituale: valutazione e pianificazione
 E. Cura spirituale: intervento e valutazione

LA SUPERVISIONE, L’INTERVISIONE, LA CURA DI SÉ

IL VOLONTARIO ALL’OPERA

Sapere

Saper fare

Saper essere

BIBLIOGRAFIA CONSIGLIATA

I TITOLI DELLA COLLANA PUNTO E VIRGOLA
 

24

24

24

25

28

30



PREFAZIONE

LA SPIRITUALITÀ NELLE CURE PALLIATIVE

ASSISTENZA SPIRITUALE: IL RUOLO DEL 
VOLONTARIO

Premessa

FORMAZIONE DEI VOLONTARI CHE SVOLGANO 
UN RUOLO DI ASSISTENZA SPIRITUALE

Premessa

Competenze
 A. Conoscenze di base
 B. Spiritualità personale
 C. Spiritualità interpersonale
 D. Cura spirituale: valutazione e pianificazione
 E. Cura spirituale: intervento e valutazione

LA SUPERVISIONE, L’INTERVISIONE, LA CURA DI SÉ

IL VOLONTARIO ALL’OPERA

Sapere

Saper fare

Saper essere

BIBLIOGRAFIA CONSIGLIATA

I TITOLI DELLA COLLANA PUNTO E VIRGOLA
 





Prefazione

La cura spirituale rappresenta una delle frontiere più alte e delicate 
dell’assistenza in cure palliative. Essa richiama operatori e volontari 
a un compito che è prima di tutto etico: riconoscere nell’altro un 
essere portatore di senso, di domande, di legami, anche quando le 
parole si fanno fragili.

In questa prospettiva, la spiritualità diviene parte viva del prendersi 
cura, segno di una medicina che non separa ma integra, restituendo 
unità alla persona anche nella fragilità e nel limite. Non si tratta di 
qualcosa che si insegna o si trasmette, ma di un cammino che si 
accompagna: attraverso il dialogo, il silenzio condiviso, la compas-
sione, la reciprocità dell’incontro.

La spiritualità riguarda la dimensione più profonda dell’esistenza: la 
ricerca di senso, di riconciliazione, di appartenenza e di continuità di 
sé. Nel percorso di malattia grave e di fine vita, tali bisogni emergo-
no con maggiore intensità e chiedono a professionisti e volontari una 
presenza capace di ascolto, accoglienza e rispetto. In questo 
orizzonte, la presenza discreta e partecipe del volontario rappre-
senta un ponte tra la persona malata, la famiglia e l’équipe, offrendo 
uno spazio di umanità e ascolto in cui il malato si sente riconosciuto 
nella sua interezza.

Contribuire a creare un clima spirituale e relazionale è parte 
integrante del prendersi cura: il volontario diventa testimone di una 
vicinanza che accompagna, sostiene e dà senso, riconoscendo 
nell’altro non un bisogno da soddisfare ma una presenza da 
accogliere nel mistero della sua unicità. Per chi accompagna, ciò accogliere nel mistero della sua unicità. Per chi accompagna, ciò 

Tania Piccione, Presidente Federazione Cure Palliative

7



richiede anche un lavoro interiore: la capacità di coltivare la propria 
spiritualità, di riflettere, di sostare, di restare aperti al senso e alla 
fragilità.

Questo documento nasce dal lavoro di un gruppo di esperti che la 
Federazione Cure Palliative ha riunito in ragione delle loro specifiche 
competenze ed esperienze nel campo della spiritualità e delle cure 
palliative. L’obiettivo era chiaro: formulare un documento di posizio-
ne ufficiale sul tema “Volontariato e Assistenza Spirituale in Cure 
Palliative”, attraverso una valutazione critica dei materiali e delle 
linee guida già predisposte a livello nazionale e internazionale.

Con questo testo, la Federazione intende offrire un quadro di 
riferimento per riconoscere, formare e sostenere i volontari impegna-
ti nella dimensione spirituale della cura, delineandone ruolo, 
competenze e percorsi formativi. Si tratta di un tassello importante 
nell’attuazione del Piano Strategico della Federazione Cure Palliati-
ve, che pone al centro la valorizzazione delle competenze del 
volontariato, il rafforzamento della qualità e dell’integrazione dei 
servizi e la promozione di una cultura della cura capace di abbrac-
ciare tutte le dimensioni della persona.

Un sentito ringraziamento va agli autori che hanno curato l’elabora-
zione dei testi – Guidalberto Bormolini, Mario Cagna, Laura 
Campanello, Claudio Ritossa e Sandro Spinsanti – e a chi ha offerto 
la propria revisione critica e attenta – Sonia Ambroset e Guido 
Miccinesi – consentendo di giungere a un lavoro condiviso e 
maturo.

8



La rilevanza della cura spirituale nell’ambito delle cure palliative e 
della cura integrale per l’essere umano è sempre più evidente nel 
contesto della cura. Essa risponde pienamente a quanto previsto 
dalla definizione stessa di cure palliative: 
“Le Cure Palliative sono l’assistenza (care) globale, attiva, di quei 
pazienti la cui malattia non risponda ai trattamenti curativi (cure). È 
fondamentale affrontare e controllare il dolore, gli altri sintomi e le 
problematiche psicologiche, sociali e spirituali” (OMS 1990). 
L’European Association for Palliative Care (EAPC) e la Società 
Italiana di Cure Palliative (SICP) hanno indicato nel core curriculum 
degli operatori in cure palliative la necessità di acquisire una specifi-
ca competenza all’assistenza spirituale.

Numerosi documenti internazionali e un’ampia letteratura scientifica 
riconoscono la spiritualità come aspetto centrale della Cura. Appare 
evidente che quando ci si ammala, non solo il corpo viene coinvolto, 
ma altresì la psiche, l’interiorità con la propria visione della vita, gli 
aspetti sociali e relazionali. Quando poi la malattia sia grave e 
progressiva e si affaccia la prospettiva del morire, sorgono le 
domande, talvolta mai sorte prima, sul senso del proprio esistere, 
ammalarsi, morire o quel che accadrà dopo la morte. Sono coinvolti 
i valori fondamentali, le credenze, la fede religiosa se presente, le 
attese e le speranze. In altri termini emergono le esigenze spirituali, 
talvolta con risposte già presenti in un cammino interiore, altre volte 
senza risposte ed una nuova ricerca.

Nell’ambito della cura sono state proposte varie definizioni di 
spiritualità (nota 0), per tentare di delimitare il campo e meglio 

9

La spiritualità nelle Cure Palliative

Nota 0. «La spiritualità è una dimensione dinamica della vita umana che riguarda il modo personale 
(individuale e comunitario) di fare esperienza, il significato espresso e/o cercato, gli scopi e le 



10

comprendere quanto accade alle persone malate. Tuttavia, ogni 
definizione appare insufficiente per descrivere l’esperienza interiore 
di ogni persona. 
Per avvicinarci “possiamo intendere la spiritualità come la necessità, 
la possibilità, l’aspirazione dell’uomo a dare e trovare un senso alla 
propria vita e anche l’insieme di convinzioni, pratiche, valori che 
orientano la sua esistenza e che lo portano a trascendere la realtà 
oggettiva e concreta delle cose e degli eventi, inserendola in una 
prospettiva più ampia. 

In questa concezione della spiritualità vediamo come essa non 
esclude e anzi, comprende, la religiosità e che la religiosità è solo 
una delle possibili esplicitazioni della ricerca e della pratica spiritua-
le della persona. Chi non professa una fede, possiede comunque 
una dimensione spirituale. Il termine spiritualità implica un senso di 
trascendenza non necessariamente identificato con la Divinità, un 
senso di universale unità con gli altri e con il mondo, una ricerca di 
significato che non richiede necessariamente una partecipazione a 
rituali”. 

L’indefinibilità della spiritualità e della cura che la costituisce si rivela 
una risorsa, più che uno scoglio contro il quale i curanti, professionisti 
o volontari si trovano ad arenarsi. Il percorso della malattia e il 
declinare della vita verso la conclusione sono solo occasioni per 
evidenziare con un giro di vite una dimensione che è intrinseca alla 
vita stessa. Secondo le linee guida sulla cura spirituale formulate 
dalla società di cure palliative olandese, “nei momenti in cui vengo-
no meno i precedenti modi di attribuire significato alla vita, il pazien-
te può inaspettatamente avere un’esperienza di ‘comunione profon-
da’ con un più grande tutto o di esserne parte”. I bisogni spirituali 
sono una dimensione della vita umana in quanto tale, non qualcosa 

trascendenze, i modi che connettono al momento, a sé stessi, agli altri, alla natura, al significante 
e/o al sacro». (https://eapcnet.eu/eapc-groups/reference/spiritual-care/)
Puchalski Christina, Department of Medicine, The George Washington University, USA. «La spiritualità 
è l’aspetto dell’umanità che si riferisce al modo individuale di ricercare ed esprimere significati e 
scopi e ai modi in cui la propria esperienza li connette al momento presente, a se stessi, agli altri, 
alla natura, al significante e al sacro. [...]». (Puchalski C., Vitillo R., Hull S., Reller N., Improving the 
Spiritual Dimension of Whole Person Care: Reaching National and International Consensus, J. Palliat 
Med. 2014 Jun 1;17(6):642–656)



11

che si aggiunge quando la parabola esistenziale progredisce verso 
la conclusione, per come la conosciamo.
I bisogni spirituali di cui parliamo sono infatti percepibili quando la 
persona si interroga sui grandi valori che danno significato alla 
propria vita (trascendenza); sull’esistenza di ciò che non si vede 
(invisibile e oltre); sulla possibilità di esplorare altri mondi mai prima 
esplorati (orientamento); sul bisogno di sentirsi collegati ad altri e un 
tutto (comunione profonda); sul coraggio di accettare con meravi-
glia le vicende della vita senza cercarne una spiegazione (mistero).

Questo ampio perimetro della spiritualità deve essere presente a chi 
si dichiara disponibile ad accompagnare un malato che affronta la 
cura in modalità palliativa. Il punto di partenza del percorso deve 
essere la consapevolezza che la spiritualità non si trapianta nella 
vita di un’altra persona: se ne può solo favorire l’espressione, 
quando è possibile. La presenza al fianco di chi è disposto a fare 
questo percorso deve essere rispettosa e discreta. Memore quanto 
meno che, come nell’ambito della vita vegetale le piante non cresco-
no tirandole verso l’alto, ma annaffiandole, così la vita spirituale 
nasce dal basso e si nutre di tutta la sostanza della vita stessa. Nella 
misura in cui ogni singola persona vuole o può portare a compimen-
to la propria autorealizzazione. 
Si tratta in conclusione di ricordare che la cura spirituale è anzitutto 
Cura, e che non vi è nulla di più spirituale forse dell’atto stesso di 
curare.



Assistenza spirituale: 
il ruolo del volontario

• Ogni operatore ha un ruolo di attenzione alla propria funzione 
spirituale.

• La base della presenza e degli interventi è la spiritualità umana 
universale.

• Non esiste una opposizione alternativa tra spiritualità e religiosità.

Alla definizione del ruolo va premesso che, per la specificità e 
delicatezza della materia affrontata, non può essere un volontario 
formato con un corso di base, per quanto esperto, a dedicarsi agli 
aspetti spirituali in modo specialistico, ma occorre che vi si dedichi 
qualcuno per il quale è richiesta una solida formazione strutturata, 
fondata sugli stessi principi di quella dedicata a coloro che svolgono 
la professione di Assistente Spirituale (AS) in équipe, pur nella 
differenza dei ruoli e parte delle competenze.

Occorre tenere presente che ci saranno due contesti differenti in cui 
può operare il volontario nelle realtà assistenziali di Cure Palliative 
(CP): quelli in cui sia già presente un AS; quelli nei quali nell’équipe 
non sia presente un AS.
In linea generale:
• Nel caso in cui sia presente l’Assistente Spirituale si ritiene che il 

volontario debba avere un ruolo di collaborazione alla missio-
ne professionale che svolge lo stesso AS. 

• L’azione del volontario, soprattutto quando non è presente un 
Assistente Spirituale, richiede alte competenze e ha forti affinità 
con quella del professionista.

In pratica il volontario è coordinato dall’AS se questi è presente, 
oppure, se non c’è e ci sono più volontari dedicati, è bene che ve ne 

PREMESSA

12



RUOLO E MISSIONE

sia uno coordinatore, ove sia possibile, in accordo con l’intera 
équipe. Tale coordinamento si riferisce esclusivamente agli ambiti 
spirituali, per le restanti attività, quando il volontario sia dedicato ad 
altri aspetti assistenziali, farà riferimento a chi coordina tali attività 
nel dato contesto.

• Riconoscere e accogliere i bisogni spirituali delle persone 
malate e dei loro caregiver perché dispongano di risorse fonda-
mentali nella prospettiva della migliore qualità di vita possibile. 

• Facilitare (se la persona malata lo desidera) l’équipe nel 
permettere l’incontro con le figure che possono offrire un 
sostegno spirituale: l’assistente spirituale non confessionale (se 
presente nell’équipe) oppure i ministri di culto desiderati dalla 
persona malata.

• Offrire uno spazio di ascolto alla persona malata e ai caregiver 
elettivi per facilitare l’espressione dei bisogni spirituali e/o 
religiosi, aiutandolo a condividere valori, credenze e orienta-
menti profondi.

• Favorire l’équipe affinché le esigenze spirituali e religiose della 
persona malata e dei caregiver siano supportate e rispettate nel 
contesto della cura. Ad esempio, per orientare il letto in una 
specifica direzione, o assicurarsi che libri, oggetti o immagini 
sacre siano presenti o vicino a lui.

• Favorire l’équipe nel supportare l’espressione delle credenze ed 
esigenze spirituali e religiose della persona malata, onorando 
le sue richieste e favorendo l’attenzione agli aspetti di contatto 
del corpo, quando vi siano implicati aspetti religiosi.

• Facilitare, sia che la persona malata viva la propria spiritualità 
all’interno o al di fuori di percorsi religiosi, la possibilità di avere 
momenti di silenzio, preghiera e/o rituali significativi, quali, ad 
esempio, la necessità di pregare nella propria stanza o (laddo-
ve possibile) di recarsi in un luogo di culto (come la cappella o 
altro spazio di culto presente nella struttura), la possibilità di 

13



• momenti di silenzio, meditazione, e/o rituali spirituali significati-
vi quali momenti di raccoglimento nella propria stanza o 
(laddove possibile) di raggiungere un luogo per la meditazione.

• Facilitare l’espressione da parte della persona malata e dei 
caregiver dei bisogni di perdono.

• Facilitare l’espressione di esigenze, paure o speranze legate al 
tema della morte, del morire e della possibilità di una vita oltre 
la morte.

• Stimolare nella persona malata e nei caregiver la possibilità di 
aprirsi all’esperienza della “connectedness”, una “comunione 
con un più grande tutto” e di farne parte.

• Dedicare uno spazio alla dimensione spirituale ad ogni incon-
tro, rafforzando l'importanza di un percorso spirituale continuo. 
È necessario che il supporto spirituale non sia limitato al solo 
ascolto e/o colloquio, occorre anche che il percorso sia centra-
to sull’esperienza e ad ogni incontro sia data la possibilità 
eventuale di vivere assieme un’esperienza di pratica spirituale 
(meditare, pregare, leggere testi ispirati, respirare…assieme alla 
persona malata).

Il volontario formato potrà dunque offrire il proprio servizio con tutti 
gli strumenti che possano essere alla portata di questo ruolo. In 
questo senso si può affermare che si tratta di una missione che è una 
mediazione fra volontariato di base e assistenza spirituale professio-
nale propriamente detta. Proprio per questo si ritiene che il volonta-
rio possa operare nello specifico soltanto solo quando ci sia una 
formazione accertata ed accreditata in questo campo.

14



Formazione dei volontari che svolgano 
un ruolo di assistenza spirituale

La cura della spiritualità personale è una condizione essenziale.
Non ci si può dedicare all'assistenza spirituale (o chaplaincy 
nota1) senza curare la spiritualità personale e la propria pratica 
spirituale, senza una riflessione personale sui temi esistenziali quali 
l’invecchiamento, la perdita, la morte e il morire.
Non c’è dubbio che la figura di assistente spirituale (volontario o 
professionista che sia) richieda la maturazione di modi di essere che 
sono difficili da definire. Il lavoro di un assistente spirituale implica 
l’uso del sé. (nota 2)
Si possono usare i concetti di saggezza pratica e di formazione 
professionale per cercare di coglierne l'essenza (insieme al processo 
di formazione che descrive la profonda riflessione e l'esplorazione 
personale richieste).

Pur rimanendo difficile scomporre il lavoro di un assistente spirituale 
in una serie di competenze, tuttavia qui proponiamo di declinare tale 
formazione in una serie di conoscenze, comportamenti ed abilità 
circa le quali ci sembra possibile indentificare degli obiettivi formati-
vi, come descritti peraltro in linee guida internazionali.
Un volontario che intenda dedicarsi principalmente all'assistenza 
spirituale dovrebbe essere un volontario già formato secondo le 
linee guida di FCP, con acquisita esperienza come volontario in cure 

PREMESSA

Nota1. Il termine chaplaincy viene qui riportato poiché nella letteratura anglosassone sul tema è 
costantemente riferito all’assistenza spirituale in qualsiasi forma venga condotta, oltre le eventuali 
connotazioni religiose.

Nota2. Per “sé” qui si intende la parte più profonda, intima e personale dell’interiorità, correlata a 
senso, valori e credenze personali. 15



palliative e che inoltre sia già passato attraverso l'esperienza di un 
opportuno tirocinio (ciò vale anche per un operatore sanitario, 
qualunque sia il suo ruolo professionale, che aggiunga alle sue 
competenze l'assistenza spirituale).

Si propone una suddivisione delle competenze in cinque aree: 
A. Conoscenze di base 
B. Spiritualità personale 
C. Spiritualità interpersonale 
D. Cura spirituale-esplorazione/pianificazione 
E. Cura spirituale-intervento/valutazione 

Ogni area comprende quattro dimensioni secondo il modello già 
utilizzato nel Core Curriculum per l’assistenza spirituale della SICP, 
qui modificato.

> Essere consapevoli che anche un volontario con esperienza 
dovrebbe accedere a conoscenze precise e dettagliate sulle cure 
palliative e non darle per scontate.

Conoscenze: 
• Conoscere la filosofia delle cure palliative. 
• Conoscere la legge 38/2010 e le altre leggi correlate alle cure 

palliative (in particolare ma non solo, la legge 219/2017), la 
Pianificazione Condivisa delle Cure (PCC) e le Disposizioni 
Anticipate di Trattamento (DAT).

• Conoscere i principi etici fondamentali, la sedazione palliativa, 
il significato di morte volontaria nelle varie declinazioni.

• Conoscere, anche sommariamente, e comprendere le principali 
fedi religiose, l’umanesimo e l’ateismo, con particolare 
riferimento alle loro filosofie, credenze e pratiche circa la 

COMPETENZE

A. CONOSCENZE DI BASE

16



• malattia, la vita, la morte ed il morire.
• Conoscere le pratiche contemplative, il loro significato e il loro 

ruolo nella cura. 
• Conoscere le caratteristiche fondamentali dei processi di lutto, 

fisiologico o complicato.
• Conoscere le caratteristiche fondamentali di una 

comunicazione buona ed efficace e le linee guida per la 
comunicazione delle “cattive notizie “ (nota3).

• Conoscere le dinamiche del lavoro in équipe.

> Essere consapevoli che la spiritualità ha un impatto sulla salute e 
sul benessere. Riflettere sul senso che la spiritualità ha per sé.

Conoscenze: 
• Conoscere la spiritualità secondo le definizioni della letteratura 

scientifica in Cure Palliative. 
• Conoscere e saper spiegare l’impatto della spiritualità sulla 

salute e sul benessere di una persona nel corso della vita, per sé 
e per gli altri.

Consapevolezza: avendo consapevolezza dei propri valori e sulle 
proprie convinzioni, saper riconoscere che questi possono essere 
diversi da quelli delle altre persone. Essere consapevoli nel 
mantenere un equilibrio che non consenta il manifestarsi di forme di 
proselitismo.

Abilità e azioni: Essere disposti ad esplorare le 
convinzioni/credenze personali, religiose e spirituali proprie e altrui, 
con apertura e rispetto delle diverse espressioni di spiritualità, 
consapevoli dei propri limiti e confini.

B. SPIRITUALITÀ PERSONALE

Nota 3. Il termine viene qui riportato come traduzione di “bad news”, termine utilizzato nella 
letteratura scientifica sul tema. Benché titolari della comunicazione delle cattive notizie siano i clinici, 
si ritiene rilevante anche per i volontari la conoscenza delle linee guida sul tema e in particolare degli 
effetti che queste notizie hanno sulle persone.

malattia, la vita, la morte ed il morire.

17



> Entrare in relazione con la spiritualità delle persone, riconoscendo 
le loro visioni del mondo, le credenze e pratiche spirituali e le 
caratteristiche culturali uniche per ciascuno.

Conoscenze: 
• Comprendere che i modi attraverso i quali le persone 

esprimono la propria spiritualità possono essere differenti. 
• Sapere che differenti visioni del mondo, religiose o meno, 

possono avere un impatto sulle risposte delle persone agli 
eventi chiave della vita. 

• Conoscere e comprendere la complessità dei bisogni spirituali e 
religiosi delle persone malate, caregivers ed équipe. Conoscere 
la relazione tra spiritualità e scelte etiche.

Consapevolezza: 
• Essere consapevoli della necessità di essere autentici, 

accoglienti e rispettosi delle espressioni di spiritualità delle 
persone e delle diverse visioni del mondo. 

• Essere consapevoli dell’unicità e libertà delle persone 
nell’esprimere la propria spiritualità.

Abilità e azioni: 
• Riconoscendo l’unicità della spiritualità delle persone, interagire 

e rispondere in modo sensibile alla spiritualità della persona. 
• Fornire un ascolto di sostegno alle persone malate e caregivers, 

ed essere di supporto – se richiesto – nelle scelte di fine vita.
• Mantenere attenzione agli aspetti confidenziali e di privacy.

C. SPIRITUALITÀ INTERPERSONALE

Esplorare/valutare i bisogni e le risorse spirituali utilizzando 
approcci formali o informali appropriati e pianificare la cura 
spirituale, mantenendo la riservatezza e ottenendo il consenso 
informato ove necessario.

D. CURA SPIRITUALE: VALUTAZIONE E PIANIFICAZIONE

18



19

Conoscenze: 
• Conoscere il concetto di diagnosi (nota 4) e cura spirituale. 

Riconoscere “sintomi” e i “segnali” di distress esistenziale. 
• Sapere che esistono diversi approcci alla 

esplorazione/valutazione spirituale. 
• Comprendere i ruoli di altri professionisti nel fornire assistenza 

spirituale. 
• Conoscere le modalità di partecipazione all’équipe: il proprio 

ruolo, la documentazione, la responsabilità, la privacy. 
Conoscere il significato della supervisione. 

Consapevolezza: 
• Essere aperti, accessibili e non giudicanti. 
• Nell’esplorare la spiritualità delle persone, rimanere testimoni 

consapevoli e discreti della propria spiritualità. 
• Essere abili nel mantenere un contatto consapevole ed 

equilibrato con le proprie e le altrui emozioni. 
• Essere consapevoli della necessità di una riflessione costante sul 

proprio lavoro.

Abilità e azioni: 
• Condurre e documentare una valutazione spirituale per 

identificare bisogni e risorse spirituali. 
• Essere a conoscenza delle possibilità dei servizi per l’assistenza 

religiosa e spirituale professionale nel proprio contesto ed 
essere in grado di dare le informazioni necessarie. 

• Conoscere la situazione clinica del paziente, i sintomi principali, 
il quadro socio-familiare, collaborando con altri professionisti. 

• Saper illustrare e spiegare in profondità e ampiezza il tema 
della spiritualità e come si possono valutare i bisogni spirituali e 
come si può rispondervi. 

• Riconoscere le abilità nella cura spirituale dei vari membri 
dell’équipe e saperne prendere in considerazione le valutazioni 
spirituali.

Nota 4. Per diagnosi qui si intende etimologicamente “vedere attraverso”. Non si tratta di una 
diagnosi nosologica (cioè che mette in una casella), ma di un modo di vedere attraverso vari possibili 
strumenti, quali quelli citati al capitolo 5 (C. Leget, FICI et all.).



> Rispondere ai bisogni e alle risorse spirituali all’interno di una 
relazione di cura.

Conoscenze: 
• Comprendere il concetto di “compassion” (nota 5) e di 

presenza e la loro importanza nella cura spirituale. 
• Sapere come rispondere ai bisogni e come valorizzare le 

risorse spirituali identificate.

Consapevolezza: 
• Incarnare la capacità di compassione e di presenza. 
• Mostrare e mettere in atto la volontà di collaborare e fare 

riferimento ad altri (professionisti/non professionisti). 
• Essere accoglienti, saper accettare e mettere in pratica 

apertura, umiltà professionale e affidabilità nel cercare ulteriore 
supporto spirituale. 

• Riconoscere le proprie possibilità e limiti nella cura spirituale.

Abilità e azioni: 
• Avere la capacità di sapersi consultare con altri in modo 

appropriato e di condurre discussioni sui temi spirituali 
nell’équipe. 

• Delegare quando necessario in modo efficace ad altri 
componenti dell’équipe eventuali aspetti della cura spirituale, 
comprese le visite eventuali del clero dedicato. 

• Assicurarsi che vengano documentati gli aspetti personali, 
professionali e organizzativi dell'assistenza spirituale e così da 
rivalutarli in modo appropriato. 

• Saper valutare se i bisogni spirituali siano stati soddisfatti. 

E. CURA SPIRITUALE: INTERVENTO E VALUTAZIONE

Nota 5. Il termine “compassion” in lingua inglese viene qui utilizzato come riferito ai modelli di 
“compassion therapy” presenti nella letteratura scientifica. La traduzione italiana “compassione” non 
rende del tutto il senso proprio cui ci si riferisce.20



La supervisione, l’intervisione, 
la cura di sé

La supervisione, l’intervisione, la formazione e la cura del sé per il 
volontario che opera nelle cure palliative sono fondamentali.
La supervisione si rende possibile in quei contesti in cui è presente 
l’assistente spirituale professionista che può sostenere il gruppo di 
volontari e mantenerli in una formazione continua nell’ambito della 
cura del sé. 
L’intervisione è invece sempre possibile anche quando non c’è un 
professionista dedicato all’ambito della spiritualità, ma resta neces-
sario un dialogo costante e fertile in relazione a ciò che accade 
nell’accompagnamento alle persone malate e nelle domande 
esistenziali che la pratica volontaria smuove nei volontari stessi. 
Entrambi, per quanto differenti come impostazione, sono necessari 
momenti per restare aperti a ciò che emerge e continuare a praticare 
per sé un percorso spirituale che dalla relazione di cura viene 
costantemente sollecitato.

Con supervisione si intende la dedicazione di momenti in cui un 
supervisore possa monitorare il volontario/il gruppo di volontari 
dedicati all’ assistenza spirituale a tutela loro e delle persone con cui 
loro fanno servizio; momenti nei quali si possano descrivere i tipi di 
relazioni e di interventi in corso o già conclusi per farne emergere 
criticità e risorse, sia sul piano degli strumenti utilizzati sia sul piano 
delle implicazioni/ amplificazioni esistenziali che il volontario ha 
vissuto o sta vivendo in quella relazione di accompagnamento e 
poterla così leggere, esprimere, dirigere al meglio a beneficio di sé 
e degli altri. È auspicabile che questa possibilità sia a disposizione in 
comune con tutta l’équipe, per favorire scambi e contaminazione 
reciproci.
Mantenere viva la ricerca di senso laddove il senso viene interrogato 
o pare essere scomparso è, inoltre, assolutamente necessario 21



22

porte ad angosce, eccessive fatiche o difese che le evitino, chiuden-
do la possibilità ad un buon servizio.
Le supervisioni sono momenti in cui possono infatti venire alla luce 
sforzi eccessivi, timori, prospettive, motivazioni personali, desideri o 
idealizzazioni, nuove esigenze formative e trasformative che si 
aprono durante il proprio servizio di volontariato. 

L’intervisione è un momento simile alla supervisione ma che avviene 
tra pari, un tempo di dialogo e confronto sul proprio operare, struttu-
rato al fine di scambiare visioni, metodi, intenzioni del proprio 
operare. Tali momenti servono anche a creare rete e senso di appar-
tenenza, a donarsi vicendevolmente supporto tra volontari affini a 
questo tipo di assistenza che spesso si sentono isolati, eccessivamen-
te pionieri e quindi insicuri o soli.
È infatti necessario, anche a tutela del volontario stesso oltre che alla 
sua formazione permanente, che ella/egli abbia spazi di pratica 
riflessiva e osservazione critica sul suo operato e su quanto in lei/lui 
si muove e si agita di fronte alle questioni o alle sofferenze spirituali 
che gli vengono esposte o che ella/egli stesso coglie.

Queste occasioni, specie la supervisione, sono utili anche a indivi-
duare e far emergere stereotipi o pratiche non opportune in alcuni 
contesti che potrebbero affaticare il paziente o il caregiver anziché 
sostenerlo; sono inoltre contesti vivificanti riguardo al senso della 
cura e delle cure palliative. 
Risultano essere spazi e tempi di death education e supporto perma-
nente utili a chi costantemente avvicina la sofferenza, la morte, il 
lutto, nonché le inevitabili implicazioni etiche della cura.

La cura del sé deve essere in carico ad ogni volontario dedicato 
all’assistenza spirituale ed emergerà nelle supervisioni come nucleo 
vivificante e di sostegno del proprio volontariato.
Tale pratica sarà scelta e portata avanti da ciascuno secondo le sue 
appartenenze e credenze ma potrà essere nutrita, sollecitata e 
accompagnata da assistenti spirituali in cure palliative che possano 
centrare tali pratiche di consapevolezza sui temi della malattia, della 
sofferenza e della morte. Potranno essere proposte la meditazione, 
la mindfulness, la scrittura, vari esercizi di consapevolezza che 



23

che aiutino sia il volontario che gli altri membri dell’équipe a tenere 
il focus sul senso di ciò che viene vissuto nel proprio servizio e che 
possano divenire per tutti pratiche da proporre eventualmente a 
pazienti, caregivers, colleghi. �



24

Il volontario all’opera

Il volontario che intenda dedicarsi all’accompagnamento spirituale 
in cure palliative, dopo il percorso di formazione sarà in grado di 
sapere, saper fare e saper essere così da essere antenna sensibi-
le verso i bisogni spirituali della persona malata e dei caregivers e 
ponte necessario tra loro e l’equipe.
Tali competenze potranno essere usate come traccia per la raccolta 
delle esigenze spirituali, sapendo che l’utilizzo vero e proprio potrà 
essere fatto da assistenti spirituali professionali (o se ne valuterà un 
utilizzo più pieno, secondo il contesto delle singole realtà assisten-
ziali).
Al termine del percorso formativo, dunque, il volontario sarà in 
grado di:

Sapere:
• Comunicare in modo consapevole con strumenti verbali e non 

verbali, e cogliere allo stesso modo quanto comunicato dalle 
persone malate e dai caregiver.

• Cogliere occasioni di dialogo su tematiche spirituali fondata 
sull’osservazione di oggetti nella stanza o sull’ascolto di frasi 
espresse anche a mezza voce o tra sé e sé.

• Se possibile, giungere ad una “diagnosi spirituale” (nota 4, 
pagina 17) cogliendo segnali ed esigenze e prenderne nota.

• Descrivere eventuali strumenti quali: Fici, 5 wishes, carte Go 
wish, Ars Moriendi model or Diamond di C. Leget.

• Riportare alcuni documenti orientativi e testi indicativi in materia 
di accompagnamento spirituale in cure palliative. 

Saper fare:
• Condividere con l‘équipe attraverso:
 › la capacità di scrittura fedele di frasi espresse dal paziente 
 o dal caregiver;



25

 › la capacità di descrizione all’équipe dei bisogni colti; 
 › il saper portare con strumenti e linguaggi appropriati in 
 équipe tali bisogni, per poterli condividere e tessere con 
 altri interventi;
 › la disponibilità e capacità di relazionarsi con figure quali 
 psicologo, ministri di culto, bioeticista o altri per mantenere 
 connessione tra le diverse specifiche professionalità.
• Interagire in conversazioni sulle esigenze spirituali e sulle scelte 

di fine vita.
• Essere di sostegno al disagio spirituale (strumenti che il volonta-

rio deve aver praticato su se stesso prima di proporli) mindful-
ness, meditazione, scrittura autobiografica e/o narrativa o altri 
ancora.

Saper essere: 
• Interiorizzare l'importanza della presenza: compassione, 

empatia, resilienza.
• Essere consapevoli delle proprie risposte emotive-relazionali 

nel confrontarsi con la sofferenza e dei confini posti da pazienti 
e familiari. 

• Essere consapevoli dei propri lutti.
• Saper coltivare la presenza e la compassione nella cura 

spirituale.
• Capacità di stare nella relazione, di non “fuggire” di fronte a 

domande spirituali/esistenziali legate soprattutto alla malattia, 
alla sofferenza, alla morte.

• Capacità di ascolto non giudicante e di stare nel silenzio con 
confidenza senza cedere al senso di impotenza che potrebbe 
emergere.

• Capacità di stare nel rispetto della libertà e del “credo” 
dell’altro senza imporre il proprio credo e le proprie visioni della 
vita e del morire, accogliendo così in maniera non giudicante 
ciò che emerge dal suo interlocutore per facilitare, per consenti-
re o non impedire le scelte della persona malata. 

• Capacità di stare nelle domande in maniera aperta e non 
cedere all’urgenza di rispondere (maieutica) e confortare (se 
stessi, più che l’altro).

• Essere consapevoli della necessità della cura di sé attraverso 
pratiche e tempi di sosta che la/lo mantengano il più possibile 



26

• consapevole e orientato sia nella sua pratica di volontario in 
ambito spirituale nelle Cure Palliative sia nella direzione della 
sua esistenza. Ciascuna/o avrà le proprie pratiche e la propria 
direzione spirituale di riferimento.





28

Bibliografia consigliata

1. Spinsanti S. Sulla terra in punta di piedi, Il pensiero scientifico, 
2021

2. Ostaseski F. Cinque inviti, Mondadori, 2017
3. Pangrazzi A. Geografia spirituale, Al tramonto della vita, EMP 

2019
4. Mancuso V. A proposito del senso della vita, Garzanti, 2021
5. Assistenza alla persona malata: aspetti spirituali, a cura di 

Guido Miccinesi Poletto, 2023
6. Clerici C.A., Proserpio T. La spiritualità nella cura, San Paolo, 

2022
7. Campanello L. Sono vivo ed è solo l’inizio, Mursia, 2013
8. Bormolini G. Accompagnatori accompagnati, EMP, 2020
9. Bormolini G., Ghinassi A., Milanese S. La cura spirituale Appun-

ti di viaggio, 2024
10. Frankl V.E. Sul senso della vita, Mondadori, 2022
11. Agora spiritual care guideline working group Spiritual Care 

Nation-wide guideline, v 1.0 2013 
12. https://www.sicp.it/aggiornamento/core-curriculum/2019/12/co-

re-curriculum-per-lassistenza-spirituale-in-cure-palliative/
13. Best M. et all An EAPC white paper on multi-disciplinary educa-

tion for spiritual care in palliative care, BMC Pall Care 2020, 
19:9

14. Giusti E., Carolei F. Terapie transpersonali. L’integrazione della 
spiritualità e della meditazione nei trattamenti pluralistici, 
Sovera editore, 2005

15. A cura di Boniolo G., Martinelli E. La cura del paziente e la 
diversità spirituale. Per una medicina interculturale, Mimesis, 
2024

16. Leget C. Retrieving the Ars moriendi tradition Medicine Health 
Care and Philosophy, October 2007 10(3):313-9



29

17. Puchalski C., Romer Al. Taking a spiritual history allows 
clinicians to understand patients more fully, J Palliat Med 2000, 
3: 129-37

18. https://www.fivewishes.org/five-wishes-sample.pdf, accesso 
27.09.2015

19. Perin M., Tanzi S., Botrugno C., Craddock C., Menkin E., 
Peruselli C., De Panfilis L. Translation and Cultural Adaptation of 
the Go Wish Game: Thinking About Personal Values to Promote 
Advance Care Planning, J Palliat Med. 2022 Oct, 
25(10):1540-1550. 

20. Miccinesi G. Il circolo della cura, Ed. Messaggero Padova, 
2023, per la collana Tuttoèvita

21. Campanello L. "Mi prendo cura di te, - L'assistente spirituale 
laico", edizioni Messaggero Padova, 2025, per la collana 
Tuttoèvita

22. Manuale di valutazione della comunicazione nelle cure palliati-
ve, Istituto Superiore di Sanità, Gruppo CARE (Comunicazione, 
Accoglienza, Rispetto, Empatia) Cure Palliative, 2024, vii, 58 p. 
Rapporti ISTISAN 24/24; Handbook of communication asses-
sment in palliative care, Istituto Superiore di Sanità, Working 
Group CARE Palliative Care, 2024, vii, 58 p. Rapporti ISTISAN 
24/24

23. LEGGE 15 marzo 2010, n. 38 - Disposizioni per garantire 
l'accesso alle cure palliative e alla terapia del dolore, 
(10G0056) (GU Serie Generale n.65 del 19-03-2010)

24. LEGGE 22 dicembre 2017, n. 219 - Norme in materia di consen-
so informato e di disposizioni anticipate di trattamento. 
(18G00006) (GU Serie Generale n.12 del 16-01-2018)



1. Il coraggio di una scelta
 Organizzazioni non profit per le cure palliative, AA.VV.,
 Ottobre 2008 - ESAURITO

2. Il ruolo del volontariato nelle Cure Palliative
 Relazione di Stefano Zamagni al XV Congresso Nazionale,
 Aprile 2009 - ESAURITO

3. Conoscenza e vissuto delle Cure Palliative in Italia
 Indagine IPSOS per la Federazione Cure Palliative, 
 Giugno 2009 - solo in formato digitale

4. Struttura e organizzazione di un’Unità di Cure Palliative 
e definizione dei criteri di eleggibilità per la presa in carico dei 
malati. A cura di Furio Zucco, 

 Novembre 2010 - solo in formato digitale

5. I bisogni del caregiver e delle famiglie
Indagine della Federazione Cure Palliative, 

 Settembre 2012 - solo in formato digitale

6. A scuola di vita
Come aiutare bambini e ragazzi nelle esperienze di perdita
Ricerca della Federazione Cure Palliative, 

 Settembre 2012 - solo in formato digitale

7. Percorsi formativi e core curriculum del volontario 
in cure palliative
AA.VV. in collaborazione con SICP, 

 Aprile 2013 - solo in formato digitale

8. L’intervento dello psicologo in Cure Palliative 
Ricerca del Gruppo Geode, a cura di F. Azzetta, 

 Ottobre 2013 - solo in formato digitale

I titoli della collana Punto e Virgola

30



Tutti i titoli sono scaricabili in formato pdf dal sito 

della Federazione Cure Palliative fedcp.org

9. La valorizzazione del tempo nelle Cure Palliative
Ricerca della Federazione Cure Palliative, 

 Ottobre 2015 - solo in formato digitale

10. Food - Il cibo in salute e in malattia 
Maggio 2017 - solo in formato digitale

11. La selezione dei volontari, 
 Maggio 2018 - solo in formato digitale

12. Glossario delle Cure Palliative, Novembre 2019

13. Il consenso informato nelle Cure Palliative domiciliari, 
Maggio 2020 - solo in formato digitale

14. Covid-19: impatto su ETS,

 Novembre 2020 - solo in formato digitale

15. Nuovi percorsi formativi del volontario in Cure Palliative, 
Dicembre 2021

16.  Terapie integrative e complementari in Cure Palliative: 
una ricchezza per l’équipe multidisciplinare, 

 Settembre 2025 

17.  Morte: solleviamo il velo, Ottobre 2025

18.  Volontariato e assistenza spirituale in Cure Palliative, 
Novembre 2025

31

https://www.fedcp.org/




Per una comunità nella quale siano
garantite dignità e qualità di vita
a chi non può guarire, sempre.



Federazione Cure Palliative | Via dei Mille 8/10 - 20081 Abbiategrasso | Tel: 02 62694659 | info@fedcp.org�

fedcp.org


