FEDERAZIONE
CURE PALLIATIVE

VOLONTARIATO
E ASSISTENZA
SPIRITUALE IN
CURE PALLIATIVE

\® ©



Testi a cura di

Guidalberto Bormolini, antropologo e tanatologo, presidente della
Fondazione TuttoéVita, docente al Master “Death studies & the end of life for
the intervention of support and the accompanying”

Mario Cagna, Assistente religioso Azienda Sociosanitaria Ligure 4, Asl4,
Chiavari - Sacerdote, Direttore dell'vfficio diocesano di pastorale della
salute, Diocesi di Chiavari

Laura Campanello, Filosofa Abof e pedagogista, Scuola Philo Milano (ex
Villa dei Cedri Merate e Istituto Tumori Milano)

Claudio Ritossa, Medico palliativista, vicepresidente Fondazione Luce per
la Vita

Sandro Spinsanti, Istituto Giano per le Medical Humanities, Roma

Si ringraziano per la revisione dei testi

Sonia Ambroset, associata SICP, Milano

Guido Miccinesi Dottorando di Ricerca in Medical Humanities presso ['Universi-
t& dell'Insubria (Varese), Assistente Spirituale formalmente riconosciuto dalla ASL,
presso I'Hospice San Martino di Empoli, Firenze.



Ogni incontro di cura &
un dialogo d'anima:
un luogo dove
la vita continua a fiorire.






Indice

PREFAZIONE
LA SPIRITUALITA NELLE CURE PALLIATIVE
ASSISTENZA SPIRITUALE: IL RUOLO DEL
VOLONTARIO
Premessa
FORMAZIONE DEI VOLONTARI CHE SVOLGANO
UN RUOLO DI ASSISTENZA SPIRITUALE
Premessa
Competenze

A. Conoscenze di base

B. Spiritualitd personale

C. Spiritualita interpersonale

D. Cura spirituale: valutazione e pianificazione
E. Cura spirituale: intervento e valutazione

LA SUPERVISIONE, L'INTERVISIONE, LA CURA DI SE

15

15

16
16
17
18
18
20

21

FEDERAZIONE
CURE PALLIATIVE



FEDERAZIONE
CURE PALLIATIVE

IL VOLONTARIO ALL'OPERA
Sapere
Saper fare

Saper essere

BIBLIOGRAFIA CONSIGLIATA

I TITOLI DELLA COLLANA PUNTO E VIRGOLA

24

24

24

25

28

30









Prefazione

Tania Piccione, Presidente Federazione Cure Palliative

La cura spirituale rappresenta una delle frontiere pit alte e delicate
dell'assistenza in cure palliative. Essa richiama operatori e volontari
a un compito che & prima di tutto etico: riconoscere nell‘aliro un
essere portatore di senso, di domande, di legami, anche quando le
parole si fanno fragili.

In questa prospettiva, la spiritualita diviene parte viva del prendersi
cura, segno di una medicina che non separa ma integra, restituendo
unitd alla persona anche nella fragilita e nel limite. Non si tratta di
qualcosa che si insegna o si trasmette, ma di un cammino che si
accompagna: attraverso il dialogo, il silenzio condiviso, la compas-
sione, la reciprocita dell’incontro.

La spiritualita riguarda la dimensione pit profonda dell’esistenza: la
ricerca di senso, di riconciliazione, di appartenenza e di continuita di
sé. Nel percorso di malattia grave e di fine vitq, tali bisogni emergo-
no con maggiore intensitd e chiedono a professionisti e volontari una
presenza capace di ascolto, accoglienza e rispetto. In questo
orizzonte, la presenza discreta e partecipe del volontario rappre-
senta un ponte tra la persona malata, la famiglia e I'équipe, offrendo
uno spazio di umanita e ascolto in cui il malato si sente riconosciuto

nella sua interezza.

Contribuire a creare un clima spirituale e relazionale & parte
integrante del prendersi cura: il volontario diventa testimone di una
vicinanza che accompagna, sostiene e da senso, riconoscendo
nellaltro non un bisogno da soddisfare ma una presenza da
accogliere nel mistero della sua unicita. Per chi accompagna, cid




richiede anche un lavoro interiore: la capacita di coltivare la propria
spiritualita, di riflettere, di sostare, di restare aperti al senso e alla
fragilita.

Questo documento nasce dal lavoro di un gruppo di esperti che la
Federazione Cure Palliative ha riunito in ragione delle loro specifiche
competenze ed esperienze nel campo della spiritualita e delle cure
palliative. L'obiettivo era chiaro: formulare un documento di posizio-
ne ufficiale sul tema “Volontariato e Assistenza Spirituale in Cure
Palliative”, attraverso una valutazione critica dei materiali e delle
linee guida gia predisposte a livello nazionale e internazionale.

Con questo testo, la Federazione intende offrire un quadro di
riferimento per riconoscere, formare e sostenere i volontari impegna-
ti nella dimensione spirituale della cura, delineandone ruolo,
competenze e percorsi formativi. Si tratta di un tassello importante
nell’attuazione del Piano Strategico della Federazione Cure Palliati-
ve, che pone al centro la valorizzazione delle competenze del
volontariato, il rafforzamento della qualita e dell’integrazione dei
servizi e la promozione di una cultura della cura capace di abbrac-
ciare tutte le dimensioni della persona.

Un sentito ringraziamento va agli autori che hanno curato I'elabora-
zione dei testi — Guidalberto Bormolini, Mario Cagna, Laura
Campanello, Claudio Ritossa e Sandro Spinsanti — e a chi ha offerto
la propria revisione critica e aftenta — Sonia Ambroset e Guido
Miccinesi — consentendo di giungere a un lavoro condiviso e
maturo.



La spiritualita nelle Cure Palliative

La rilevanza della cura spirituale nell'ambito delle cure palliative e
della cura integrale per I'essere umano & sempre piu evidente nel
contesto della cura. Essa risponde pienamente a quanto previsto
dalla definizione stessa di cure palliative:

“Le Cure Palliative sono l'assistenza (care) globale, attiva, di quei
pazienti la cui malattia non risponda ai trattamenti curativi (cure). E
fondamentale affrontare e controllare il dolore, gli altri sintomi e le
problematiche psicologiche, sociali e spirituali” (OMS 1990).
L'European Association for Palliative Care (EAPC) e la Societd
Italiana di Cure Palliative (SICP) hanno indicato nel core curriculum
degli operatori in cure palliative la necessita di acquisire una specifi-
ca competenza all‘assistenza spirituale.

Numerosi documenti internazionali e un’ampia letteratura scientifica
riconoscono la spiritualitd come aspetto centrale della Cura. Appare
evidente che quando ci si ammala, non solo il corpo viene coinvolto,
ma altresi la psiche, I'interioritd con la propria visione della vita, gli
aspetti sociali e relazionali. Quando poi la malattia sia grave e
progressiva e si affaccia la prospettiva del morire, sorgono le
domande, talvolta mai sorte prima, sul senso del proprio esistere,
ammalarsi, morire o quel che accadrd dopo la morte. Sono coinvolti
i valori fondamentali, le credenze, la fede religiosa se presente, le
attese e le speranze. In altri termini emergono le esigenze spirituali,
talvolta con risposte git presenti in un cammino interiore, altre volte
senza risposte ed una nuova ricerca.

Nell'ambito della cura sono state proposte varie definizioni di
spiritualita (nota O), per tentare di delimitare il campo e meglio

Nota 0. «La spiritualita & una dimensione dinamica della vita umana che riguarda il modo personale
(individuale e comunitario) di fare esperienza, il significato espresso /o cercato, gli scopi e le




comprendere quanto accade alle persone malate. Tuttavia, ogni
definizione appare insufficiente per descrivere |'esperienza interiore
di ogni persona.

Per avvicinarci “possiamo intendere la spiritualitd come la necessitd,
la possibilita, I'aspirazione dell'vomo a dare e trovare un senso alla
propria vita e anche l'insieme di convinzioni, pratiche, valori che
orientano la sua esistenza e che lo portano a trascendere la realta
oggettiva e concreta delle cose e degli eventi, inserendola in una
prospettiva piu ampia.

In questa concezione della spiritualitd vediamo come essa non
esclude e anzi, comprende, la religiosita e che la religiosita & solo
una delle possibili esplicitazioni della ricerca e della pratica spiritua-
le della persona. Chi non professa una fede, possiede comunque
una dimensione spirituale. Il termine spiritualita implica un senso di
trascendenza non necessariamente identificato con la Divinitd, un
senso di universale unitd con gli aliri e con il mondo, una ricerca di
significato che non richiede necessariamente una partecipazione a

rituali”.

L'indefinibilita della spiritualita e della cura che la costituisce si rivela
una risorsa, pit che uno scoglio contro il quale i curanti, professionisti
o volontari si trovano ad arenarsi. Il percorso della malattia e il
declinare della vita verso la conclusione sono solo occasioni per
evidenziare con un giro di vite una dimensione che & intrinseca alla
vita stessa. Secondo le linee guida sulla cura spirituale formulate
dalla societd di cure palliative olandese, “nei momenti in cui vengo-
no meno i precedenti modi di attribuire significato alla vita, il pazien-
te pud inaspettatamente avere un’esperienza di ‘comunione profon-
da’ con un pib grande tutto o di esserne parte”. | bisogni spirituali
sono una dimensione della vita umana in quanto tale, non qualcosa

trascendenze, i modi che connettono al momento, a sé stessi, agli alt, alla natura, ol significante
e/o al sacro». (https;//eapcnet.eu/eapc-groups/reference/spiritual-care/)

Puchalski Christina, Department of Medicine, The George Washington University, USA. «La spiritualita
¢ l'aspetto dell'vmanita che si riferisce ol modo individuale di ricercare ed esprimere significati e
scopi e ai modi in cui la propria esperienza li connette ol momento presente, a se stessi, agli altri,
alla natura, al significante e al sacro. [...]». (Puchalski C, Vitillo R, Hull S., Reller N., Improving the
Spiritual Dimension of Whole Person Care: Reaching National and Inernational Consensus, J. Palliat
Med. 2014 Jun 1:17(6):642—656)



che si aggiunge quando la parabola esistenziale progredisce verso
la conclusione, per come la conosciamo.

| bisogni spirituali di cui parliamo sono infatti percepibili quando la
persona si interroga sui grandi valori che danno significato alla
propria vita (trascendenza); sull'esistenza di cid che non si vede
(invisibile e olire); sulla possibilita di esplorare altri mondi mai prima
esplorati (orientamento); sul bisogno di sentirsi collegati ad altri e un
tutto (comunione profonda); sul coraggio di accettare con meravi-
glia le vicende della vita senza cercarne una spiegazione (mistero).

Questo ampio perimetro della spiritualita deve essere presente a chi
si dichiara disponibile ad accompagnare un malato che affronta la
cura in modalitd palliativa. Il punto di partenza del percorso deve
essere la consapevolezza che la spiritualitd non si trapianta nella
vita di un‘altra persona: se ne pud solo favorire l'espressione,
quando & possibile. La presenza al fianco di chi & disposto a fare
questo percorso deve essere rispettosa e discreta. Memore quanto
meno che, come nell'ambito della vita vegetale le piante non cresco-
no tirandole verso I'alto, ma annaffiandole, cosi la vita spirituale
nasce dal basso e si nutre di tutta la sostanza della vita stessa. Nella
misura in cui ogni singola persona vuole o pud portare a compimen-
to la propria autorealizzazione.

Si tratta in conclusione di ricordare che la cura spirituale & anzitutto
Cura, e che non vi & nulla di pib spirituale forse dell'atto stesso di

curare.




Assistenza spirituale:
il ruolo del volontario

PREMESSA

*  Ogni operatore ha un ruolo di attenzione alla propria funzione
spirituale.

* Labase della presenza e degli interventi & la spiritualitd umana
universale.

* Non esiste una opposizione alternativa tra spiritualita e religiosita.

Alla definizione del ruolo va premesso che, per la specificita e
delicatezza della materia affrontata, non pud essere un volontario
formato con un corso di base, per quanto esperto, a dedicarsi agli
aspetti spirituali in modo specialistico, ma occorre che vi si dedichi
qualcuno per il quale & richiesta una solida formazione strutturata,
fondata sugli stessi principi di quella dedicata a coloro che svolgono
la professione di Assistente Spirituale (AS) in équipe, pur nella
differenza dei ruoli e parte delle competenze.

Occorre tenere presente che ci saranno due contesti differenti in cui
pud operare il volontario nelle realtd assistenziali di Cure Palliative
(CP): quelli in cui sia gia presente un AS; quelli nei quali nell'équipe
non sia presente un AS.

In linea generale:

* Nel caso in cui sia presente |'Assistente Spirituale si ritiene che il
volontario debba avere un ruolo di collaborazione alla missio-
ne professionale che svolge lo stesso AS.

* L'azione del volontario, soprattutto quando non & presente un
Assistente Spirituale, richiede alte competenze e ha forti affinita
con quella del professionista.

In pratica il volontario & coordinato dall’AS se questi & presente,
oppure, se non c'¢ e ci sono pit volontari dedicati, & bene che ve ne



sia uno coordinatore, ove sia possibile, in accordo con I'intera
équipe. Tale coordinamento si riferisce esclusivamente agli ambiti
spirituali, per le restanti attivitd, quando il volontario sia dedicato ad
altri aspetti assistenziali, fara riferimento a chi coordina tali attivita
nel dato contesto.

RUOLO E MISSIONE

e Riconoscere e accogliere i bisogni spirituali delle persone
malate e dei loro caregiver perché dispongano di risorse fonda-
mentali nella prospettiva della migliore qualita di vita possibile.

* Facilitare (se la persona malata lo desidera) I'équipe nel
permettere |'incontro con le figure che possono offrire un
sostegno spirituale: |'assistente spirituale non confessionale (se
presente nell'équipe) oppure i ministri di culto desiderati dalla
persona malata.

e Offrire uno spazio di ascolto alla persona malata e ai caregiver
elettivi per facilitare I'espressione dei bisogni spirituali e/o
religiosi, aiutandolo a condividere valori, credenze e orienta-
menti profondi.

e Favorire I'équipe affinché le esigenze spirituali e religiose della
persona malata e dei caregiver siano supportate e rispettate nel
contesto della cura. Ad esempio, per orientare il letto in una
specifica direzione, o assicurarsi che libri, oggetti o immagini
sacre siano presenti o vicino a lui.

e Favorire 'équipe nel supportare |'espressione delle credenze ed
esigenze spirituali e religiose della persona malata, onorando
le sue richieste e favorendo |'attenzione agli aspetti di contatto
del corpo, quando vi siano implicati aspetti religiosi.

* Facilitare, sia che la persona malata viva la propria spiritualita
all'interno o al di fuori di percorsi religiosi, la possibilita di avere
momenti di silenzio, preghiera e/o rituali significativi, quali, ad
esempio, la necessita di pregare nella propria stanza o (laddo-
ve possibile) di recarsi in un luogo di culto (come la cappella o
altro spazio di culto presente nella struttura), la possibilita di




momenti di silenzio, meditazione, e/ o rituali spirituali significati-
vi quali momenti di raccoglimento nella propria stanza o
(laddove possibile) di raggiungere un luogo per la meditazione.

* Facilitare I'espressione da parte della persona malata e dei
caregiver dei bisogni di perdono.

* Facilitare I'espressione di esigenze, paure o speranze legate al
tema della morte, del morire e della possibilita di una vita oltre
la morte.

* Stimolare nella persona malata e nei caregiver la possibilita di
aprirsi all'esperienza della “connectedness”, una “comunione
con un pib grande tutto” e di farne parte.

* Dedicare uno spazio alla dimensione spirituale ad ogni incon-
tro, rafforzando l'importanza di un percorso spirituale continuo.
E necessario che il supporto spirituale non sia limitato al solo
ascolto e/ o colloquio, occorre anche che il percorso sia centra-
to sull'esperienza e ad ogni incontro sia data la possibilita
eventuale di vivere assieme un’esperienza di pratica spirituale
(meditare, pregare, leggere testi ispirati, respirare...assieme alla
persona malata).

Il volontario formato potra dunque offrire il proprio servizio con tutti
gli strumenti che possano essere alla portata di questo ruolo. In
questo senso si pud affermare che si tratta di una missione che & una
mediazione fra volontariato di base e assistenza spirituale professio-
nale propriamente detta. Proprio per questo si ritiene che il volonta-
rio possa operare nello specifico soltanto solo quando ci sia una
formazione accertata ed accreditata in questo campo.



Formazione dei volontari che svolgano &\g@
un rvolo di assistenza spirituale

PREMESSA

La cura della spiritualita personale & una condizione essenziale.
Non ci si pud dedicare all'assistenza spirituale (o chaplaincy
notal) senza curare la spiritualitd personale e la propria pratica
spirituale, senza una riflessione personale sui temi esistenziali quali
I'invecchiamento, la perdita, la morte e il morire.

Non c’¢ dubbio che la figura di assistente spirituale (volontario o
professionista che sia) richieda la maturazione di modi di essere che
sono difficili da definire. Il lavoro di un assistente spirituale implica
I'uso del sé. (nota 2)

Si possono usare i concetti di saggezza pratica e di formazione
professionale per cercare di coglierne I'essenza (insieme al processo
di formazione che descrive la profonda riflessione e I'esplorazione
personale richieste).

Pur rimanendo difficile scomporre il lavoro di un assistente spirituale
in una serie di competenze, tuttavia qui proponiamo di declinare tale
formazione in una serie di conoscenze, comportamenti ed abilita
circa le quali ci sembra possibile indentificare degli obiettivi formati-
vi, come descritti peraliro in linee guida internazionali.

Un volontario che intenda dedicarsi principalmente all'assistenza
spirituale dovrebbe essere un volontario gia formato secondo le
linee guida di FCP, con acquisita esperienza come volontario in cure

Notal. Il fermine chaplaincy viene qui riporfato poiché nella letteratura anglosassone sul fema &
costantemente riferito all‘ussistenza spirituale in qualsiasi forma venga condotta, oltre le eventuali
connofazioni religiose.

Nota2. Per “sé” qui si infende lo parte pid profonda, intima e personale dell‘interioritd, correlata a
senso, valori e credenze personali. 15



palliative e che inoltre sia gia passato attraverso l'esperienza di un
opportuno firocinio (cid vale anche per un operatore sanitario,
qualunque sia il suo ruolo professionale, che aggiunga alle sue
competenze |'assistenza spirituale).

COMPETENZE

Si propone una suddivisione delle competenze in cinque aree:
A. Conoscenze di base

Spiritualitd personale

Spiritualité: interpersonale

Cura spirituale-esplorazione/pianificazione

mo O w

Cura spirituale-intervento /valutazione

Ogni area comprende quattro dimensioni secondo il modello gia
utilizzato nel Core Curriculum per l'assistenza spirituale della SICP,
qui modificato.

A. CONOSCENZE DI BASE

> Essere consapevoli che anche un volontario con esperienza
dovrebbe accedere a conoscenze precise e dettagliate sulle cure
palliative e non darle per scontate.

Conoscenze:

*  Conoscere la filosofia delle cure palliative.

* Conoscere lalegge 38/2010 e le altre leggi correlate alle cure
palliative (in particolare ma non solo, la legge 219/2017), la
Pianificazione Condivisa delle Cure (PCC) e le Disposizioni
Anticipate di Trattamento (DAT).

* Conoscere i principi efici fondamentali, la sedazione palliativa,
il significato di morte volontaria nelle varie declinazioni.

* Conoscere, anche sommariamente, e comprendere le principali
fedi religiose, I'umanesimo e l'ateismo, con particolare
riferimento alle loro filosofie, credenze e pratiche circa la



malattia, la vita, la morte ed il morire.

e Conoscere le pratiche contemplative, il loro significato e il loro
ruolo nella cura.

e Conoscere le caratteristiche fondamentali dei processi di lutto,
fisiologico o complicato.

e Conoscere le caratteristiche fondamentali di  una
comunicazione buona ed efficace e le linee guida per la
comunicazione delle “cattive notizie ” (nota3).

e Conoscere le dinamiche del lavoro in équipe.

B. SPIRITUALITA PERSONALE

> Essere consapevoli che la spiritualitd ha un impatto sulla salute e
sul benessere. Riflettere sul senso che la spiritualita ha per sé.

Conoscenze:
* Conoscere la spiritualita secondo le definizioni della letteratura
scientifica in Cure Palliative.
* Conoscere e saper spiegare |'impatto della spiritualita sulla
salute e sul benessere di una persona nel corso della vita, per sé
e per gli altri.

Consapevolezza: avendo consapevolezza dei propri valori e sulle
proprie convinzioni, saper riconoscere che questi possono essere
diversi da quelli delle altre persone. Essere consapevoli nel
mantenere un equilibrio che non consenta il manifestarsi di forme di
proselitismo.

Abilitd e azioni: Essere disposti ad esplorare e
convinzioni/credenze personali, religiose e spirituali proprie e altrui,
con apertura e rispetto delle diverse espressioni di spiritualita,
consapevoli dei propri limiti e confini.

Nota 3. Il fermine viene qui riporfato come traduzione di “bad news”, termine ufilizzato nella
letteratura scientifica sul tema. Benché fitolari della comunicazione delle cattive notizie siano i clini,
i ritiene rilevante anche per i volontari lo conoscenza delle linee guida sul tema e in particolare degli
effetti che queste notizie hanno sulle persone.




C. SPIRITUALITA INTERPERSONALE

> Entrare in relazione con la spiritualitd delle persone, riconoscendo

le loro visioni del mondo, le credenze e pratiche spirituali e le

caratteristiche culturali uniche per ciascuno.

Conoscenze:

Comprendere che i modi attraverso i quali le persone
esprimono la propria spiritualitd possono essere differenti.
Sapere che differenti visioni del mondo, religiose o meno,
possono avere un impatto sulle risposte delle persone agli
eventi chiave della vita.

Conoscere e comprendere la complessita dei bisogni spirituali e
religiosi delle persone malate, caregivers ed équipe. Conoscere
la relazione tra spiritualitd e scelte etiche.

Consapevolezza:

Essere consapevoli della necessitd di essere autentici,
accoglienti e rispettosi delle espressioni di spiritualita delle
persone e delle diverse visioni del mondo.

Essere consapevoli dell'unicita e libertad  delle persone
nell'esprimere la propria spiritualita.

Abilita e azioni:

Riconoscendo |'unicita della spiritualita delle persone, interagire
e rispondere in modo sensibile alla spiritualita della persona.
Fornire un ascolto di sostegno alle persone malate e caregivers,
ed essere di supporto - se richiesto — nelle scelte di fine vita.
Mantenere attenzione agli aspetti confidenziali e di privacy.

D. CURA SPIRITUALE: VALUTAZIONE E PIANIFICAZIONE

Esplorare/valutare i bisogni e le risorse spirituali utilizzando

approcci formali o informali appropriati e pianificare la cura

spirituale, mantenendo la riservatezza e oftenendo il consenso

informato ove necessario.



Conoscenze:

Conoscere il concetto di diagnosi (nota 4) e cura spirituale.
Riconoscere “sinfomi” e i “segnali” di distress esistenziale.
Sapere che esistono diversi approcci alla
esplorazione/valutazione spirituale.

Comprendere i ruoli di altri professionisti nel fornire assistenza
spirituale.

Conoscere le modalita di partecipazione all’équipe: il proprio
ruolo, la documentazione, la responsabilita, la privacy.
Conoscere il significato della supervisione.

Consapevolezza:

Essere aperti, accessibili e non giudicanti.

Nell’esplorare la spirituality delle persone, rimanere testimoni
consapevoli e discreti della propria spiritualita.

Essere abili nel mantenere un contatto consapevole ed
equilibrato con le proprie e le altrui emozioni.

Essere consapevoli della necessita di una riflessione costante sul
proprio lavoro.

Abilita e azioni:

Condurre e documentare una valutazione spirituale per
identificare bisogni e risorse spirituali.

Essere a conoscenza delle possibilita dei servizi per l'assistenza
religiosa e spirituale professionale nel proprio contesto ed
essere in grado di dare le informazioni necessarie.

Conoscere la situazione clinica del paziente, i sinfomi principali,
il quadro socio-familiare, collaborando con altri professionisti.
Saper illustrare e spiegare in profonditd e ampiezza il tema
della spiritualita e come si possono valutare i bisogni spirituali e
come si pud rispondervi.

Riconoscere le abilita nella cura spirituale dei vari membri
dell’équipe e saperne prendere in considerazione le valutazioni
spirituali.

Nota 4. Per diagnosi qui si intende efimologicamente “vedere attraverso”. Non si tratta di una
diagnosi nosologica (cioé che mette in una casella), ma di un modo di vedere attraverso vari possibili
strumenti, quali quelli citati ol capitolo 5 (C. Leget, FICI et all.).




20

E. CURA SPIRITUALE: INTERVENTO E VALUTAZIONE

> Rispondere ai bisogni e alle risorse spirituali all’interno di una
p g p

relazione di cura.

Conoscenze:

Comprendere il concetto di “compassion” (nota 5) e di
presenza e la loro importanza nella cura spirituale.

Sapere come rispondere ai bisogni e come valorizzare le
risorse spirituali identificate.

Consapevolezza:

Incarnare la capacita di compassione e di presenza.

Mostrare e mettere in atto la volonta di collaborare e fare
riferimento ad altri (professionisti/non professionisti).

Essere accoglienti, saper accettare e mettere in pratica
apertura, umiltd professionale e affidabilita nel cercare ulteriore
supporto spirituale.

Riconoscere le proprie possibilita e limiti nella cura spirituale.

Abilita e azioni:

Avere la capacita di sapersi consultare con altri in modo
appropriato e di condurre discussioni sui temi spirituali
nell’¢quipe.

Delegare quando necessario in modo efficace ad altri
componenti dell'équipe eventuali aspetti della cura spirituale,
comprese le visite eventuali del clero dedicato.

Assicurarsi che vengano documentati gli aspetti personali,
professionali e organizzativi dell'assistenza spirituale e cosi da
rivalutarli in modo appropriato.

Saper valutare se i bisogni spirituali siano stati soddisfatti.

Nota 5. Il termine “compassion” in lingua inglese viene qui utilizzato come riferito ai modelli di
“compassion therapy” presenti nella letteratura scientifica. La traduzione italiana “compassione” non
rende del tutto il senso proprio cui di si riferisce.



La supervisione, |'intervisione,
la cura di sé

La supervisione, l'intervisione, la formazione e la cura del sé per il
volontario che opera nelle cure palliative sono fondamentali.

La supervisione si rende possibile in quei confesti in cui & presente
I'assistente spirituale professionista che pud sostenere il gruppo di
volontari e mantenerli in una formazione continua nell‘ambito della
cura del sé.

L'intervisione & invece sempre possibile anche quando non c’& un
professionista dedicato all‘ambito della spiritualita, ma resta neces-
sario un dialogo costante e fertile in relazione a cid che accade
nell'accompagnamento alle persone malate e nelle domande
esistenziali che la pratica volontaria smuove nei volontari stessi.
Entrambi, per quanto differenti come impostazione, sono necessari
momenti per restare aperti a cid che emerge e continuare a praticare
per sé un percorso spirituale che dalla relazione di cura viene
costantemente sollecitato.

Con supervisione si intende la dedicazione di momenti in cui un
supervisore possa monitorare il volontario/il gruppo di volontari
dedicati all’ assistenza spirituale a tutela loro e delle persone con cui
loro fanno servizio; momenti nei quali si possano descrivere i tipi di
relazioni e di interventi in corso o gia conclusi per farne emergere
criticit e risorse, sia sul piano degli strumenti utilizzati sia sul piano
delle implicazioni/ amplificazioni esistenziali che il volontario ha
vissuto o sta vivendo in quella relazione di accompagnamento e
poterla cosi leggere, esprimere, dirigere al meglio a beneficio di sé
e degli altri. E auspicabile che questa possibilita sia a disposizione in
comune con tutta I'équipe, per favorire scambi e contaminazione
reciproci.

Mantenere viva la ricerca di senso laddove il senso viene interrogato

o pare essere scomparso &, inolire, assolutamente necessario

21



22

porte ad angosce, eccessive fatiche o difese che le evitino, chiuden-
do la possibilita ad un buon servizio.

Le supervisioni sono momenti in cui possono infatti venire alla luce
sforzi eccessivi, timori, prospettive, motivazioni personali, desideri o
idealizzazioni, nuove esigenze formative e trasformative che si

aprono durante il proprio servizio di volontariato.

L'intervisione & un momento simile alla supervisione ma che avviene
tra pari, un tempo di dialogo e confronto sul proprio operare, struttu-
rato al fine di scambiare visioni, metodi, intenzioni del proprio
operare. Tali momenti servono anche a creare rete e senso di appar-
tenenza, a donarsi vicendevolmente supportfo tra volontari affini a
questo fipo di assistenza che spesso si sentono isolati, eccessivamen-
te pionieri e quindi insicuri o soli.

E infatti necessario, anche a tutela del volontario stesso oltre che alla
sua formazione permanente, che ella/egli abbia spazi di pratica
riflessiva e osservazione critica sul suo operato e su quanto in lei/lui
si muove e si agita di fronte alle questioni o alle sofferenze spirituali
che gli vengono esposte o che ella/egli stesso coglie.

Queste occasioni, specie la supervisione, sono utili anche a indivi-
duare e far emergere stereotipi o pratiche non opportune in alcuni
contesti che potrebbero affaticare il paziente o il caregiver anziché
sostenerlo; sono inolire contesti vivificanti riguardo al senso della
cura e delle cure palliative.

Risultano essere spazi e tempi di death education e supporto perma-
nente utili a chi costantemente avvicina la sofferenza, la morte, il
lutto, nonché le inevitabili implicazioni etiche della cura.

La cura del sé deve essere in carico ad ogni volontario dedicato
all'assistenza spirituale ed emergera nelle supervisioni come nucleo
vivificante e di sostegno del proprio volontariato.

Tale pratica sard scelta e portata avanti da ciascuno secondo le sue
appartenenze e credenze ma potrd essere nutrita, sollecitata e
accompagnata da assistenti spirituali in cure palliative che possano
centrare tali pratiche di consapevolezza sui temi della malattia, della
sofferenza e della morte. Potranno essere proposte la meditazione,

la mindfulness, la scrittura, vari esercizi di consapevolezza che



che aiutino sia il volontario che gli altri membri dell'équipe a tenere
il focus sul senso di cid che viene vissuto nel proprio servizio e che
possano divenire per futti pratiche da proporre eventualmente a
pazienti, caregivers, colleghi.

23



24

Il volontario all’opera

Il volontario che intenda dedicarsi all'accompagnamento spirituale
in cure palliative, dopo il percorso di formazione sard in grado di
sapere, saper fare e saper essere cosi da essere antenna sensibi-
le verso i bisogni spirituali della persona malata e dei caregivers e
ponte necessario tra loro e I'equipe.

Tali competenze potranno essere usate come traccia per la raccolta
delle esigenze spirituali, sapendo che I'utilizzo vero e proprio potra
essere fatto da assistenti spirituali professionali (o se ne valutera un
utilizzo pil pieno, secondo il contesto delle singole realta assisten-
ziali).

Al termine del percorso formativo, dunque, il volontario sard in

grado di:

Sapere:

e Comunicare in modo consapevole con strumenti verbali e non
verbali, e cogliere allo stesso modo quanto comunicato dalle
persone malate e dai caregiver.

* Cogliere occasioni di dialogo su tematiche spirituali fondata
sull'osservazione di oggetti nella stanza o sull’ascolto di frasi
espresse anche a mezza voce o tra sé e sé.

* Se possibile, giungere ad una “diagnosi spirituale” (nota 4,
pagina 17) cogliendo segnali ed esigenze e prenderne nota.

* Descrivere eventuali strumenti quali: Fici, 5 wishes, carte Go
wish, Ars Moriendi model or Diamond di C. Leget.

* Riportare alcuni documenti orientativi e testi indicativi in materia

di accompagnamento spirituale in cure palliative.

Saper fare:
* Condividere con |I'équipe attraverso:
> la capacitd di scrittura fedele di frasi espresse dal paziente
o dal caregiver;



> la capacita di descrizione all’équipe dei bisogni colti;
> il saper portare con strumenti e linguaggi appropriati in
équipe tali bisogni, per poterli condividere e tessere con
altri interventi;
> la disponibilitd e capacita di relazionarsi con figure quali
psicologo, ministri di culto, bioeticista o altri per mantenere
connessione tra le diverse specifiche professionalita.
Interagire in conversazioni sulle esigenze spirituali e sulle scelte
di fine vita.
Essere di sostegno al disagio spirituale (strumenti che il volonta-
rio deve aver praticato su se stesso prima di proporli) mindful-
ness, meditazione, scrittura Gufobiograﬁco e/o narrativa o altri

ancora.

Saper essere:

Interiorizzare l'importanza della presenza: compassione,
empatiq, resilienza.

Essere consapevoli delle proprie risposte emotive-relazionali
nel confrontarsi con la sofferenza e dei confini posti da pazienti
e familiari.

Essere consapevoli dei propri lutti.

Saper coltivare la presenza e la compassione nella cura
spirituale.

Capacita di stare nella relazione, di non “fuggire” di fronte a
domande spirituali/esistenziali legate soprattutto alla malattia,
alla sofferenza, alla morte.

Capacita di ascolto non giudicante e di stare nel silenzio con
confidenza senza cedere al senso di impotenza che potrebbe
emergere.

Capacita di stare nel rispetto della libertd e del “credo”
dell'altro senza imporre il proprio credo e le proprie visioni della
vita e del morire, accogliendo cosi in maniera non giudicante
cid che emerge dal suo interlocutore per facilitare, per consenti-
re o non impedire le scelte della persona malata.

Capacita di stare nelle domande in maniera aperta e non
cedere all'urgenza di rispondere (maieutica) e confortare (se
stessi, piU che 'altro).

Essere consapevoli della necessita della cura di sé attraverso
pratiche e tempi di sosta che la/lo mantengano il piv possibile

25



26

consapevole e orientato sia nella sua pratica di volontario in
ambito spirituale nelle Cure Palliative sia nella direzione della
sua esistenza. Ciascuna/o avra le proprie pratiche e la propria
direzione spirituale di riferimento.






28

Bibliografia consigliata

Spinsanti S. Sulla terra in punta di piedi, Il pensiero scientifico,
2021

Ostaseski F. Cinque inviti, Mondadori, 2017

Pangrazzi A. Geografia spirituale, Al tramonto della vita, EMP
2019

Mancuso V. A proposito del senso della vita, Garzanti, 2021
Assistenza alla persona malata: aspetti spirituali, a cura di
Guido Miccinesi Poletto, 2023

Clerici C.A., Proserpio T. La spiritualitd nella cura, San Paolo,
2022

Campanello L. Sono vivo ed é solo I'inizio, Mursia, 2013
Bormolini G. Accompagnatori accompagnati, EMP, 2020
Bormolini G., Ghinassi A., Milanese S. La cura spirituale Appun-
ti di viaggio, 2024

. Frankl V.E. Sul senso della vita, Mondadori, 2022
. Agora spiritual care guideline working group Spiritual Care

Nation-wide guideline, v 1.0 2013

. https:/ /www.sicp.it/aggiornamento/core-curriculum /2019 /12 / co-

re-curriculum-per-lassistenza-spirituale-in-cure-palliative /

. Best M. et all An EAPC white paper on multi-disciplinary educa-

tion for spiritual care in palliative care, BMC Pall Care 2020,
19:9

. Giusti E., Carolei F. Terapie transpersonali. L'integrazione della

spiritualitd e della meditazione nei trattamenti pluralistici,
Sovera editore, 2005

. A cura di Boniolo G., Martinelli E. La cura del paziente e la

diversita spirituale. Per una medicina interculturale, Mimesis,

2024

. Leget C. Retrieving the Ars moriendi tradition Medicine Health

Care and Philosophy, October 2007 10(3):313-9



20.

21.

22.

23.

24.

Puchalski C., Romer Al. Taking a spiritual history allows
clinicians to understand patients more fully, J Palliat Med 2000,
3:129-37

https:/ /www.fivewishes.org/five-wishes-sample.pdf, accesso
27.09.2015

Perin M., Tanzi S., Botrugno C., Craddock C., Menkin E.,
Peruselli C., De Panfilis L. Translation and Cultural Adaptation of
the Go Wish Game: Thinking About Personal Values to Promote
Advance Care Planning, J Palliat Med. 2022 Oct,
25(10):1540-1550.

Miccinesi G. Il circolo della cura, Ed. Messaggero Padova,
2023, per la collana Tuttoévita

Campanello L. "Mi prendo cura di te, - L'assistente spirituale
laico", edizioni Messaggero Padova, 2025, per la collana
Tuttoevita

Manuale di valutazione della comunicazione nelle cure palliati-
ve, Istituto Superiore di Sanita, Gruppo CARE (Comunicazione,
Accoglienza, Rispetto, Empatia) Cure Palliative, 2024, vii, 58 p.
Rapporti ISTISAN 24 /24; Handbook of communication asses-
sment in palliative care, Istituto Superiore di Sanita, Working
Group CARE Palliative Care, 2024, vii, 58 p. Rapporti ISTISAN
24/24

LEGGE 15 marzo 2010, n. 38 - Disposizioni per garantire
l'accesso alle cure palliative e alla terapia del dolore,
(10G0056) (GU Serie Generale n.65 del 19-03-2010)
LEGGE 22 dicembre 2017, n. 219 - Norme in materia di consen-
so informato e di disposizioni anticipate di trattamento.

(18G00006) (GU Serie Generale n.12 del 16-01-2018)

29



30

| titoli della collana Punto e Virgola

1. Il coraggio di una scelta
Organizzazioni non profit per le cure palliative, AAVV.,
Ottobre 2008 - ESAURITO

2. llruolo del volontariato nelle Cure Palliative
Relazione di Stefano Zamagni al XV Congresso Nazionale,

Aprile 2009 - ESAURITO

3. Conoscenza e vissuto delle Cure Palliative in Italia
Indagine IPSOS per la Federazione Cure Palliative,
Giugno 2009 - solo in formato digitale

4. Struttura e organizzazione di un’Unita di Cure Palliative
e definizione dei criteri di eleggibilita per la presa in carico dei
malati. A cura di Furio Zucco,

Novembre 2010 - solo in formato digitale

5. | bisogni del caregiver e delle famiglie
Indagine della Federazione Cure Palliative,
Settembre 2012 - solo in formato digitale

6. A scuola di vita
Come aiutare bambini e ragazzi nelle esperienze di perdita
Ricerca della Federazione Cure Palliative,
Settembre 2012 - solo in formato digitale

7. Percorsi formativi e core curriculum del volontario
in cure palliative
AAVV. in collaborazione con SICP,
Aprile 2013 - solo in formato digitale

8. L’intervento dello psicologo in Cure Palliative
Ricerca del Gruppo Geode, a cura di F. Azzettq,
Ottobre 2013 - solo in formato digitale



10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

La valorizzazione del tempo nelle Cure Palliative
Ricerca della Federazione Cure Palliative,
Ottobre 2015 - solo in formato digitale

Food - Il cibo in salute e in malattia
Maggio 2017 - solo in formato digitale

La selezione dei volontari,
Maggio 2018 - solo in formato digitale

Glossario delle Cure Palliative, Novembre 2019

Il consenso informato nelle Cure Palliative domiciliari,
Maggio 2020 - solo in formato digitale

Covid-19: impatto su ETS,

Novembre 2020 - solo in formato digitale

Nuovi percorsi formativi del volontario in Cure Palliative,
Dicembre 2021

Terapie integrative e complementari in Cure Palliative:
una ricchezza per I'équipe multidisciplinare,
Settembre 2025

Morte: solleviamo il velo, Ottobre 2025

Volontariato e assistenza spirituale in Cure Palliative,
Novembre 2025

Tutti i titoli sono scaricabili in formato pdf dal sito ' ,
della Federazione Cure Palliative fedcp.org

31


https://www.fedcp.org/




FEDERAZIONE
CURE PALLIATIVE

Per una comunitd nella quale siano
garantite dignita e qualita di vita
a chi non puo guarire, sempre.



FEDERAZIONE
CURE PALLIATIVE

Federazione Cure Palliative | Via dei Mille 8/10 - 20081 Abbiategrasso | Tel: 02 62694659 | info@fedcp.org

fedcp.org



